
 

  

 

 

 



                         

 

 5}HI EF> 
 
 
 

5}HI EF> 
  zL ;LP VFZP jIF;Ò 

   s;t;\UGL ZtGSl6SFVMf 
 
 

    

        ૐ હિર:             ૐ હિર:                 ૐ હિર:  

AlCZFtDF -> V\TZFtDF -> ;F1FL -> 5|7F -> 7FTF4§Q8F4HFu¯lT sAWARENESSf-> VFtDF 
 

 

       

ઓનલાઈન સըસગં ની link:     https://www.youtube.com/@crvyasknowledge 

Google Play Store App:         



 

 

 

ӽમનગર  ‘ૐ આવાસ’ ના પԧૂ ભાઈԚી ( સી. આર. յયાસ ) ના સըસંગ વીિડઓ સાભંળીન ે

‘ૐ  આવાસ’ ના નજદીકના િનવાસી એવા ԐોફેસરԚી ભરતભાઈ અંતાણીએ અըયંત ઉճલાસ 

અને ઉըસાહથી એક ભગીરથ કાયӪ કરવાનો સંકճપ કયӷ. અલબԱ તઓે પԧૂ ભાઈԚીની 

ԁબԁ મુલાકાત કે સըસંગનો લાભ મેળવી શԞા નહોતા. પરંત ુ  youtube Հારા Ԑસાિરત 

થતા સըસંગના Ԛવણ થકી તેમન ેઘણા ખલુાસા અને સમજણના ઉઘાડની અժભુત અનભુૂિત 

થઈ. આથી તેમની સાધનાના સાતըય માટે તથા આԵિનરીԟણમાં સહાયԁપ થાય તે હેતુથી 

આશર ે૧૫૦ થી વધાર ેસըસંગના વીિડઓમાંથી સારԁપ િવચારકંિડકાઓ અલગ તારવીને તેન ે

લાઘવչવԁપમાં સંકિલત કરવાનું કાયӪ અંગત ઉપયોગ અથӲ કયુӭ.  

ԟીરસાગરના મંથનકાયӪ Հારા અમૃતતՕવની નીપજ થઈ શકી હતી. જમે દિધમંથનના 

વલોણામાંથી નવનીતની ԐાિՃ થાય છે તેમ તમેના અથાગ પુԀષાથӪબળથી તેમણે પԧૂ 

ભાઈԚીના ં સըસંગ Ԑવચનોનંુ વલોણું કરીને, અિત સિંԟՃમા ં સારԆહણ કરીન ે

રԴકિણકાઓનું સંકલન કયુӭ છે. તેમનુ ં આ દોહનકાયӪ અլય સાધકોને તેમના સાધનાપથમા ં

િવશેષԁપે મદદԁપ બની શકે તે હેતુથી આ સંકલનને મૂતӪ չવԁપ આપવાનંુ બլયું છે.  

website તથા youtube માં જ ે સըસંગ ԃમાંક અપાયા છે તે જ ԃમાંક આ સકંલનમા ં

દશાӪવવાની કાળӾ પણ લીધી છે, જથેી સાધકને િવશેષԁપે સમજણ મેળવવી હોય તે સըસંગ 

Ԛવણ કરીને કે િનહાળીને સંદભӪ ԐાՃ કરી શકે. આ સંકલનમાં િવિશՋ બાબત એ રહી છે કે 

તેમણે પોતાના કોઈ પણ յયિԝગત િવચાર, શկદો કે અિભյયિԝથી દૂર રહીન ે માԋ અન ે

માԋ સըસંગ વԝյયના જ શկદો યથા-તથા Ԑગટ થાય તેની િવશેષ કાળӾ લીધી છે. તેમણે 

માԋ પોતાના શկદો જ નહી ંપરંત ુપોતાનું નામ પણ Ԑગટ ન થાય તેવી ઉદાԱ ભાવના દશાӪવી 

હતી, તેમ છતા ં આ ભગીરથ કાયӪ પાછળ તેમણે ԐેમપૂવӪક, િનՌાપૂવӪક, ઊંડાણપૂવӪકના 

પિરԚમԁપી સાધના કરી છે તેના અનુસંધાને તેમના આ સંકલન માટે તેમનું નામ  દશાӪવવું 

અિનવાયӪ બની રહે છે. 

હિર: ૐ 

ૐ આવાસ, નાગર ચકલા, ӽમનગર.                                                      ~ પરશે સી. յયાસ 

 Ԑչતાવના 



1 
 

સըસંગ નબંર અને સըસંગ ની િવગત  

[726] 16 DEC 2001- Ḍયાનથી બોધ સધુીની યાṏા અગં ે
[726] 16 DEC 2001- ṑὼા અન ેસા᷵ી સήા િવશ ે
[727] 23 DEC 2001 “અḎપા દીપો ભવ”-દીવો Ṕગટાવવો કઈ રીત?ેṝમણ માગમ᷷ા ંિવṝામ છે. 
[781] 13 APR 2003 ‘હોવાપἛં છે‘ એનુ ં᷶ાન પચંિેḍṑયો કરાવી શક ેનહἸ.દશન᷷મોહ તથા 
ચાἵરṏમોહ િવષ ે
[782] 20 APR 2003- દરકે ḗયિ᷺તની અંદર આḉમસήા રહલેી છે છતા ંṔકિૃતની આટલી બધી તાકાત 
કેમ છે ? 
[783] 27 APR 2003- ઇિḍṑય સુખ અને Ḛમિૃતતṏં સાથનેા અનસુધંાનમા ંખચા᷷તી શિ᷺ત કમે બચ?ે 
[784] 04 MAY 2003- ધમ ᷷શુ ંછે ? ધમ᷷કથા શા માટ ે? ᷺યો ધમ ᷷પકડવો ?સખુ-દ:ુખના ધ᷺કા કોન ે
લાગે છે ? 
[785] 11 MAY 2003- આટલા ંબધા ંઆḌયાિḉમક Ṕવચનો થાય છે છતા ંમનḙુય આટલો તનાવṂḚત 
કેમ છે ? 
[786] 18 MAY 2003- બુḋધ ભગવાન જેન ેઅἶહસા કહ ેછે એ આપણન ેકઇ રીત ેઆḉમતḉવમા ંલઇ 
ἒય ? 
[788] 01 JUN 2003- ὴવાસની ઉપરની િḚથિત શુ ંછે ? એ િḚથિતએ કમે પહἼચી શકાય ? 
[788] 01 JUN 2003- ખરેખર ἓવનની સમḚયા શુ ંકહવેાય ? 
[789] 08 JUN 2003- ṑḗય ἗િὼ અન ેṑḗયની Ṕીિત વગર ᷺યારયે પણ શḋુધભાવમા ંઅવાતંુ નથી 
[790] 15 JUN 2003- ἓવનમા ંમાગ ᷷મળી ગયો હોય અન ેઅચાનક અવસાન થાય તો એનુ ંશુ ંથાય 
? 
[794] 13 JUL 2003- ગἘુન ેવદંન શું કામ ? 
[794] 13 JUL 2003- ગἘુ તḉવ શુ ંછે ? 
[795] 20 JUL 2003- અંત:કરણની શિુḋધ વગર Ṕથમ પગલુ ંમૂકાતુ ંનથી. 
[796] 27 JUL 2003- િચήની શિુḋધ અન ેઅશુિḋધ િવષ ે
[797] 03 AUG 2003- પખંી ὢડાન ેસવે ેએમ ᷶ાની િજ᷶ાસનુ ેસવે ેછે. 
[798] 10 AUG 2003- બનતા બનાવોમાથંી સભાનતાથી પસાર થવાથી સહજતા જતી રહ ેછે. 
[800] 24 AUG 2003- સાચી Ḛવતṏંતા કઇ રીતે મળ ે? 
[802] 07 SEP 2003- ‘મἺ‘ ની ધારાથી છૂટવુ ંગἘુતḉવ વગર શ᷺ય નથી. 
[803] 14 SEP 2003- ᷶ાની પἘુષને રહ ેછે એવી અનકુપંા અન ેકἘણા સાધકન ેકમે નથી રહતેી ? 
[804] 21 SEP 2003- પરમ સḉસગંથી Ḛવદોષ િનરી᷵ણ થાય છે પરતં ુઅહનંી પીડા પણ વધી છે. 
[805] 28 SEP 2003- સḉસગંમા ંચેતનાની ભરપૂરતા અનભુવાય છે ḁયાર ેવહવેારમા ંકૃિṏમ ભય 
છવાઇ ἒય છે. 
[806] 05 OCT 2003- ᷶ાન વતમ᷷ાન છે ḁયાર ેઅહ ંભતૂકાળ હોય છે. 
[807] 12 OCT 2003- શરીરની અદંર ἓવ અન ેઆḉમા બનં ેછે. એન ેચલાવનાર કોણ છે ? 
[808] 19 OCT 2003- અહકંાર અને માન-અપમાન 
[809] 26 OCT 2003- કોઇ પોતાનંુ પἘૂ ંઅતં:કરણ Ṕગટ કરી ᷶ાની પાસે કલાક બસે ેતો એના અનતં 
જḍમો મટે? 



2 
 

[810] 02 NOV 2003- ᷶ાની પἘુષનો સહયોગ હોવા છતાં કટેલાક મનોવૈ᷶ ાિનક Ṕὴનોનો ઝડપી 
િનકાલ થતો નથી. 
[811] 09 NOV 2003- ઇ᷿છાઓ ઉḋભવ ેછે એમા ંલોભ હોય છે કે મનની અશિુḋધ ક ેઅતંરાય કમὅ 
? 
[812] 16 NOV 2003- લાઓḉસ ેકહ ેછે કે, “પોતાની સમજણન ેદ:ુખ ઉપર કેિḍṑત કરવી એનુ ંનામ 
Ḍયાન છે.” 
[812] 16 NOV 2003- Ḍયાન િવષ ે
[814] 30 NOV 2003- સદગἘુની શુ ંજἙἵરયાત છે ? 
[814] 30 NOV 2003- એક સદગἘુ કરવા ક ેઅનકે ? 
[816] 14 DEC 2003- સમથ ᷷સḉપἘુષની પાસથેી સાધક ેપોતાનુ ંકામ કાઢી લવેુ ંજોઇએ 
[817] 21 DEC 2003- સા᷵ીભાવ અન ે᷶ાતા἗ὼાનુ ંઆતંર બધંારણ (᷺વૉલીટી) કવેુ ંછે ? 
[818] 28 DEC 2003- પἘુષાથ ᷷કરવા છતા ંપણ મોહ જતો નથી. 
[819] 04 JAN 2004-સḉસગં સમય ેઅિવરત િન὾ા વહ,ે અદંરથી Ṕકિૃત વેદી શકુ ંપણ લાગ ેક ેઅવસર 
જતો રύો. 
[820] 11 JAN 2004- િનὴચય ᷺યાથંી ઊઠ ેછે ? એનુ ંḚમરણ કોન ેથાય છે ? 
[821] 18 JAN 2004- અિવὸાથી છૂટાપἛ ંઅનભુવાય છે પણ અિવὸાનો અધંકાર જતો નથી. 
[822] 25 JAN 2004- ḗયિ᷺ત બહારી ઘટના Ṕḉયે શિ᷺ત ખચὂ તટેલી Ṕકિૃતના દોષો Ṕḉય ેખચત᷷ી નથી 
[823] 01 FEB- 2004- ભો᷺તાભાવની નીરસતા એ મનોવૈ᷶ ાિનક ἵડṔશેનની નીરસતાથી જુદી છે ? 
[824] 08 FEB- 2004- લાઓḉસ:ે“᷶ાન મેળવવા કાઇં કરવાની જἙર નથી.” છતાં કોઈ સાધન કર ે
છે, તો સાચુ ંશુ ં? 
[825] 15 FEB- 2004- લાઓḉસ:ે“સસંાર િવપરીતતાની જોડ છે. દરકે શુભ સાથ ેઅશભુ જોડાયલેુ ં
છે.” તો શુ ંકરવુ?ં 
[826] 22 FEB- 2004- સḉસગંમાં જે ભિ᷺ત Ṕગટ થાય છે એની સગુધં અમારા ḗયવહારમા ંકઇ રીત ે
Ṕસરાવવી? 
[827] 29 FEB- 2004- િવચારો અન ેબાύ વાતાવરણનો ṏાસ કિૃṏમ પἘુષાથ ᷷થકી પણ હઠતો નથી. 
[828] 07 MAR 2004- કોઇ અશાતં ન થાય એવી અતંરાḉમા ḗયિ᷺તની ભાવના હોવા છતા ંબીἒન ે
દ:ુખ લાગતુ ંહોય છે 
[829] 14 MAR 2004- સાધનથી સસંાર ṔાḎત થાય, પરમાḉમા Ṕમેથી ṔાḎત થાય છે. 
[830] 21 MAR 2004- ભગવાન Ṕḉયે Ṕીિત ન થવામાં મન જ નડતર છે એમ લાગ ેછે. 
[831] 28 MAR 2004- લાઓḉસ:ે“મિḚતḙ᷺થી Ṡદયમા ંઆવો અન ેṠદયથી નાિભમાં” યોગશાḚṏમા ં
કેમ મળે પડ?ે 
[832] 04 APR 2004- લાઓḉસ:ે“તમ ેતમારા અહકંારન ેએટલ ેહદ સધુી પીગળાવો ક ેતમારી 
અિḚમતા પણ સાફ થઇ ἒય.” 
[833] 11 APR 2004- Ḍયાનની શાિંત, સમજણનુ ંસખુ, બિુḋધની સાિḉવકતા હોવા છતા ંṔકિૃતની 
જડતા જતી નથી. 
[834] 18 APR 2004- સસંારના દુ:ખો જોતાં ભય વધી ἒય છે. 
[834] 18 APR 2004- આપણ ેએકાએક આ પḊૃવીલોક છોડવો પડ ેતો કાંઇ ṔાિḎત તો કરી નથી. 
[835] 25 APR 2004- સામ ે᷶ાન છે છતા ંએવુ ંશું નડે છે ક ેસાધક િનરંતર ᷶ાનનો Ṕિતભાવ આપી 



3 
 

શકતો નથી. 
[836] 02 MAY 2004- બુḋધ કહ ેછે, “ આḉમાની ધારણા ન રાખો.” લાઓḉસ ેકહ ેછે, “સખુની 
ઇ᷿છા ન રાખો.” 
[836] 02 MAY 2004- ᷵મા અἶહસાનો જ ભાગ કહવેાય ? 
[837] 09 MAY 2004- બુḋધ: “ḗયવહારમાં આપણો સા᷵ી પરાિજત થાય ḉયાર ેઅપરાધભાવન ેબદલ ે
લḁἒભાવ રાખવો.” 
[838] 16 MAY 2004- ἓવેષણા ઉપર િનયṏંણ આવી ἒય તો મન શાતં થઇ ἒય ? 
[839] 23 MAY 2004 લાગણીઓના પરૂથી બગાડ થતો હોવાનુ ંસા᷵ી ἒણતો હોવા છતા ં
લાગણીશીલતાનો નકાર Ṕમેતḉવન ેઅટકાવશ ેતો ? 
[840] 30 MAY 2004- કબીરસાહબે:“શḐદ શḐદ સહુ કહ,ે યહ શḐદ િવદહેી, ἓḑયા પર આવ ેનહἸ, 
નીરખી-પરખી લ.ે” 
[840] 30 MAY 2004- આપણો વહવેાર મોહ આધાἵરત. િનમὅહી થવુ ંઅઘἘ.ં 
[841] 06 JUN 2004- દાદા ભગવાનના ᷶ાનની પાચં આ᷶ાઓ િવષે કહો. 
[842] 13 JUN 2004- ગગંાસતીએ પોતાના ભજનોમા ંપણ આ અમતૃધારા સાથે જોડાવાની વાત 
કરી છે. એ કમે સાથક᷷ થાય? 
[843] 20 JUN 2004- જેમ જેમ અંતયાṏ᷷ા કરતો ἒય તમે તમે સાધકનાં કὼો કેમ વધતા ંજતા ંહશ ે? 
[844] 27 JUN 2004- ગἘુતḉવની અસર આવ ેછે પણ આ અસર આખુ ંઅઠવાἵડયુ ંરહતેી નથી. 
[845] 04 JUL 2004- ‘હુ ંશરીર છંુ ‘ એવી ṗાિંત કઇ રીત ેટળ ે? 
[846] 11 JUL 2004- લાઓḉસ:ે “ ᷶ાનમાગὂ એવો િવકાસ કરો ક ેતમન ેક ેઅḍયન ેતમારી હાજરીનો 
ભાર ન લાગ.ે” 
[847] 18 JUL 2004- ḗયિ᷺તન ેપોતાનો Ḛવભાવ ઠીક લાગતો હોય, આનદં રહતેો હોય તો પછી કાંઇ 
કરવાપἛં રહ?ે 
[848] 25 JUL 2004- Ṕકિૃતના પદુગલોના અનભુવો તથા અનુભિૂત િવષ ે
[849] 01 AUG 2004- આ ભજનના રચિયતા શુ ંઇ᷿છે છે ? 
[849] 01 AUG 2004- મન-બિુḋધથી મુ᷺ ત કઇ રીત ેથવુ ં? 
[850] 08 AUG 2004- “ પરમ ગἘુનો દશે જોવો હોય તો માન મલેીન ેતમ ેઆવો. ” – ગગંાસતી 
[851] 15 AUG 2004- ἒગતૃ પἘુષની ઉપિḚથિતમા ંḗયિ᷺તનો કતાભ᷷ાવ Ḛવયભંૂ ᷵ીણ થઇ જતો 
હોય છે. 
[852] 22 AUG 2004- લાઓḉસ:ે “ કા ંતો અḌયાḉમની સાધના હોય છે, કા ંતો અḌયાḉમની 
વાસના.” 
[854] 05 SEP 2004- ᷶ાનની ἒગિૃત માટ ેશુ ંકરવુ ંઅને શુ ંમૂકવુ ં? 
[854] 05 SEP 2004- મન આશયની Ṕદિ᷵ણા કયા ᷷કરે છે એનાથી નવા ંકમબ᷷ીજ પડે ? 
[855] 12 SEP 2004- “Ṗὺા, િવḙἛ અન ેમહશે એ ṏણ સાધનાના િવકાસનાં Ṕતીકો છે.”-ṝી 
રિવશકંરἓ 
[856] 19 SEP 2004- ᷶ાનીની હાજરી ન હોય ḉયાર ેપણ એમની હાજરી જેવો અનભુવ રહ ેએ માટે 
શુ ંકરવુ ં? 
[857] 26 SEP 2004- અὼાવṀની ᷶ાનની વાતો સાભંળતા ંસાભંળતા ંજ જનકરાἒના મનના 
સતંાપો શમી ἒય છે. 



4 
 

[858] 03 OCT 2004- કબીર: “ િબના પાવંકા પથં, િબના બḚતીકા દશે, િબના કાયાકા પἘુષ, યહ 
કબીરકા દશે.” 
[860] 17 OCT 2004- લાઓḉસ ે: “ બીἒ લોકો કરતા ંસાધકો વધારે ગભંીર જોવામા ંઆવ ેછે.” 
[861] 24 OCT 2004- સતંમાગમ᷷ા ંḎયાલો પી જવાની વાત આવ ેછે. તો Ḏયાલો પી જવો એટલે શુ ં? 
[862] 31 OCT 2004- ᷶ાની સાથ ેસાધકોએ કઇ રીત ેસહયોગ કરવો ? 
[863] 07 NOV 2004- ટીવી, છાપા,ં ધાἿમક પḚુતકો કઇ રીત ેજોવાં ક ેજેથી દીવો Ṕગટાવવામા ં
મદદἙપ થાય ? 
[864] 14 NOV 2004- આપણી િનલὂપતાની સસંારમાં કદર નથી. 
[865] 21 NOV 2004- ḁયારબેહારથી આṀમણ થાય છે ḉયાર ેઘણી વખત સામુ ંઆṀમણ થઇ ἒય 
છે. 
[866] 28 NOV 2004- ‘િનમὅહી મોહ ન ἒન‘ે એટલે શુ ં? 
[867] 05 DEC 2004- અનાḉમાન ેકોણ ἒણ ેછે ? ભાવ કે બિુḋધ ? 
[867] 05 DEC 2004- કમન᷷ા ઉદય વખત ેકઇ સાવધાની રાખવી ? 
[868] 12 DEC 2004- ṗાંત િનὴચય અને ᷶ાત િનὴચય િવષ ે
[869] 19 DEC 2004- આḉમાથὁ માટ ેગગંાસતી ‘વચનવાળી ḗયિ᷺ત‘ એમ કહ ેછે. આવી ḗયિ᷺તન ે
શોધવી ᷺યા ં? 
[873] 16 JAN 2005- અશḋુધ િચή અનાḉમા તરીક,ે શḋુધ િચή આḉમા તરીક ેઓળખાય છે. તો 
િચή શુ ંછે ? 
[874] 23 JAN 2005- શḋુધ ભાવ Ṡદયમાથંી આવ ેછે ક ેિચήશિુḋધમાથંી આવે છે ? 
[875] 30 JAN 2005- Ṁોધઅન ેḋવષે ḗય᷺ત છે. એ ધીમ ેધીમે ἒય પણ રાગ અન ેમોહ અḗય᷺ત છે. 
એ કમે ἒય ? 
[876] 06 FEB- 2005- સḉસગંમાં જે સખુ Ṕવતὂ છે એ આḉમાનુ ંસખુ કહવેાય ક ેગἘુતḉવનુ ં? 
[877] 13 FEB- 2005- કપૃાળદુવેનુ ંિવધાન : “ḗયિ᷺તનુ ંમાનીપἛ ંજો છૂટી ἒય તો બધંનમિુ᷺ત 
આસાન છે.“ 
[878] 20 FEB- 2005- સાધકોએ ᷺યા પἵરṂહ રાખવા અન ે᷺યા પἵરṂહ છોડવા યો᷼ય છે ? 
[879] 27 FEB- 2005- આḉમ᷶ાનીની ἒગિૃત કવેી હોય ? 
[880] 06 MAR 2005- કમન᷷ા ઉદય વખત ેἒગિૃતનુ ંસખુ જતુ ંરહ ેન ેḌયાનમાં અતં:કરણના સખુમા ં
રસ લવેાઇ ἒય 
[881] 13 MAR 2005- સહજ િનવિૃή અન ેિનṂὑથપણામા ંકવેી રીત ેઅવાય ? 
[882] 20 MAR 2005- મહામૌન કઇ રીત ેṔગટ થાય ? 
[883] 27 MAR 2005- એકાતંમા ંઆતંἵરક અનભુિૂત થાય પણ ṗાિંત વધે છે. સસંારમા ંકὼો છતા ં
સમજણ વધ ેછે અને ṗાિંત ઘટ ેછે. 
[884] 03 APR 2005- ἒગિૃતના કટેલા ંḚતર છે ? 
[885] 10 APR 2005- શરીર અન ેમનમા ંરહલેા ંપદુગલોન ેજોઇ અન ેἒણી શકાય છે છતાયં કટેલાકં 
પદુગલો જોઇ શકાય છે, ἒણી શકાતા ંનથી.આમ કમે ? 
[886] 17 APR 2005- ગἘુ-આḉમાની આ᷶ામા ંરહવેુ ંએ જ ભિ᷺ત છે 
[887] 24 APR 2005- આતંરમન અને પીડાના ભોગવટામા ંરહવેાન ેબદલ ેબીἓ Ṕવિૃήઓમાં વહી 
જવુ ંએ શુ ંછે? 



5 
 

[888] 01 MAY 2005- શાિંતથી બઠેા હોઇએ ḉયાર ેઆḉમાની Ṕતીિત રહ ેછે પણ વહવેારમા ંએ રહતેી 
નથી. એમ કેમ? 
[889] 08 MAY 2005- લḜય બંધાયા પછી પણ િમḊયા ἗િὼ ગઇ નથી. તો એનો રḚતો શુ ં? 
[891] 22 MAY 2005- Ḍયાનમા ંઅનાḉમાન ેજોવાનંુ હોય છે. બીἓ તરફ Ḍયાનની શાિંત પણ છે 
બીἓ તરફ Ḍયાનની શાિંત પણ છે. આ બધંુ કઈ રીત ેિનપટાવવાનુ ંબન ે? 
[892] 29 MAY 2005- િḚથિત, ઉપિḚથિત, અનપુિḚથિત એ ṏણયે અવḚથામા ંશરીર, મન અન ે
િચήની ભિૂમકા પતજંિલયોગની ἗િὼએ કઇ છે ? 
[893] 05 JUN 2005- અહἸની પἵરપાટીમા ં᷶ાની સાથ ેતથા અદંરોઅદંર સાધકોના માનિસક સબંધંો 
િનિḙṀય 
રાખવાનુ ંિશ᷵ણ આપવામાં આવ ેછે. 
[894] 12 JUN 2005- “ જો તમાર ેસીધી રખેામા ંἓવનપથં પરૂો કરવો હોય તો મનનો ઉપયોગ 
ઘટાડતા જવો.“ 
[895] 19 JUN 2005- ἓવન વહવેારમા ંઅપે᷵ાઓ પરૂી ન થાય તો મḘુકલેી ઊભી થાય છે. આમા ંશું 
રḚતો કરવો ? 
[896] 26 JUN 2005- પરાચતેના સાથ ેઅનસુધંાન કવેી રીત ેકરવુ ં? 
[897] 03 JUL 2005- કતાભ᷷ાવ અને ભો᷺તાભાવની ઓળખ શુ?ં એની સἵṀયતાન ેિનિḙṀય કરવા 
કોઇ પḋધિત છે? 
[898] 10 JUL 2005- ONLY -UDIO. ગἘુતḉવ સૂḜમાિતસḜૂમ છે સાધક Ḛથળૂ Ṕકિૃત બિુḋધથી 
એન ેકવેી રીત ેસમજે ? 
[899] 17 JUL 2005- સસંારἙપી અધંારી રાતમા ંગἘુἙપી પણૂચ᷷ṑંનો Ṕકાશ અન ેએની ગἘુચાવી કમે 
મળ?ે 
[900] 24 JUL 2005- સḉસગંના Ṕતાપ ેકપૃાતḉવ અનભુવાય છે પણ લાગ ેછે ક,ે Ṕકિૃતના સાધનોનો 
ઉપયોગ કપૃાન ેિવફળ બનાવ ેછે 
[901] 31 JUL 2005- બહારથી મન પાછંુ ફરી ગયુ ંછે, બિુḋધની Ṕતીિત થઇ ગઇ છે પણ અદંરથી 
ἵદḗયતા આવતી નથી 
[902] 07 AUG 2005- ᷶ાની – Ḍયાની બનંેને મળતા સસંારી સુખ કઈ રીતે જુદા છે ? 
[903] 14 AUG 2005- યથાથ ᷷વરૈા᷼ય કવેી રીત ેṔગટ ેછે ? એ વરૈા᷼યનુ ંસખુ કવેું છે ? 
[904] 21 AUG 2005- સḉય શું છે ? 
[904] 21 AUG 2005- સૂḜમ કપૃાબીજ એટલ ેશુ ં? 
[905] 28 AUG 2005- ἓવનના અધંકારમા ંસમજણનો Ṕકાશ ઓછો પડ ેછે Ṕકિૃતની િḚથરતાન ે
કારણ ેઆતંરતપમા ંવગે આવતો નથી. ઉપાય શુ ં? 
[906] 04 SEP 2005- કાઇં સમἒતુ ંનથી અને કાઇં ગમતુયં ેનથી..Ṕતી᷵ા કἘ ંતો કમે કἘ ં? કોની 
કἘ ં? 
[907] 11 SEP 2005- િવદેહી ક ેઅદહેી ᷶ાની પἘુષની ચતેના સાથ ેકવેી રીત ેઅનસુંધાન કરવુ ં? 
[908] 18 SEP 2005- સાધનાનો કાયભ᷷ાર પણ પાછલ ેદરવાજેથી અહકંાર જ સભંાળી લ ેછે. એની 
પીડા થાય છે. પણ પાછલ ેદરવાજેથી અહકંાર જ સભંાળી લ ેછે. એની પીડા થાય છે. તો શુ ંકરવુ ં? 
[909] 25 SEP 2005- વહવેારમા ંસાવ સામાḍય ગણાય એવી મḘુકલેીઓમા ંપણ અમગંળ કḕપનાઓ 
થાય છે. 



6 
 

[910] 02 OCT 2005- મḉૃયુ સમય ેહુ ંઆપન ેયાદ કἘ ંતો આપ મન ેમદદ કરી શકો ? 
[911] 09 OCT 2005- ὴવાસ Ṕḉયેની ἒગિૃત વખત ેએક Ṕકારની હાજરી અનભુવાય છે એ શું છે ? 
[912] 16 OCT 2005- રામદલુારἓે એમ કહ ેછે ક,ે “ Ṕકિૃત તો િનયોિજત છે.“ િવધાન સમἒવો. 
[913] 23 OCT 2005- Ṕકિૃતની શાિંત અન ેṔશાિંત િવષ ે
[914] 30 OCT 2005- આપણી બદલાતી ધારણા આપણન ેકઇ રીતે માગὂ પહἼચાડ ે? 
[914] 30 OCT 2005- સખુદ સંવદેનાનુ ંગરἒળપἛં કઇ રીત ેἒય ? 
[915] 06 NOV 2005-અદંરની ગિત ṔાḎત થાય છે ḉયાર ેબાύ Ṕિતકળૂતાઓ વઠેી લવેી ગમ ેછે 
[916] 13 NOV 2005 -ḁયા ંચતૈિસક ઊἒ ᷷હોય ḉયા ંજે વḚત ુમકૂાય એ Ṕસાદ થઇ ἒય. 
[917] 20 NOV 2005- ઉધાર Ṕકાશથી ᷺યા ંસધુી ચાલવુ ં? 
[918] 04 DEC 2005- રિવવારની િમટἸગ બધં રહી ત ેઅનસુધંાને Ḛમરણમા ંરહવેા િવષે 
[919] 18 DEC 2005-. બાύ ἓવનમા ંબિુḋધ અન ેઅહકંારનો ઉપયોગ વાજબી છે, પણ 
આતંરજગતમા ંપણ એ કબજો લઇ લે છે. 
[920] 01 JAN 2006- ἓવની ἒત ἒḈયા પછી જ યાṏા થાય છે. તો ᷶ાની બતાવ ેક,ે મારા ἓવની 
ἒત કઇ છે ? 
[922] 05 FEB- 2006- Ḍયાનની અવḚથામા ંસખુદ અનભુિૂત અન ેઆવરણના અનભુવ િવષ ે
[923] 19 FEB- 2006- કમὅમા ંḗયિ᷺તḉવ કḍેṑમા ંન હોય પણ ભગવḋશિ᷺ત જ કેḍṑમા ંહોય એ થઇ 
શકે ? 
[924] 05 MAR 2006- સḉસગંની સમજણ Ṕમાણે ἓવન ἓવી શકાય એવુ ંસાહસ નથી. 
[925] 19 MAR 2006- મારી માḍયતાઓ આધંળી છે. 
[925] 19 MAR 2006- મન ેમારી ἒત ઉપર િવὴવાસ નથી. 
[926] 02 APR 2006- સḉસગંમા ંઝીલાયલેી ᷶ાનધારા ἵṀયાશીલ થાય એ માટ ેકેવુ ંἓવન ἓવવુ ં
જોઇએ ? 
[927] 16 APR 2006- આ વચḚ᷷વ કમે તટૂ ે? 
[927] 16 APR 2006- શરીર અન ેમન આ સસંારની મોહમાયામા ંખἹચાઇ ἒય છે અન ેએનુ ંજ 
વચḚ᷷વ રહ ેછે. 
[929] 21 M-Y 2006-મોહનુ ંḚવἙપ કવેુ ંછે ?મોહની વિૃή ᷶ાન, દશન᷷ ક ેચાἵરẓયથી ઉḋભવ ેછે ? 
[930] 04 JUN 2006- અḌયાḉમની ἗િὼએ સારા સંḚકારોનુ ંમḕૂય કટેલું ? 
[931] 18 JUN 2006-ગἘુતḉવ સાથ ેિનકટતા અગંે. 
[932] 02 JUL 2006-ગἘુતḉવની સવેા કઇ રીત ેથાય ?રાગ-ḋવષેન ેજોવા ἒણવા કઇ રીતે ? 
[933] 16 JUL 2006-પણૂ ᷷સમપણ᷷ કઇ રીતે આવ ે?ગἘુપἿૂણમાનુ ંપવ ᷷તયુાન᷷ ેજગાડે છે ? 
[934] 06 AUG 2006-અશḋુધ-િવનાશી Ṕકિૃત તḉવ અન ેશḋુધ-અિવનાશી તḉવ િવષ ે
[935] 20 AUG 2006- ભાવ ખરખેર શુ ંછે ? ᷺યાથંી ઉḋભવ ેછે ? 
[936] 03 SEP 2006-િવચાર ખરખેર શુ ંછે ? િવચાર સયંમના ફાયદા અન ેિવચારના ઉપયોગ િવષ.ે 
[937] 17 SEP 2006-સાધકન ેએની ખબર કમે પડ ેક ેહુ ંજે જોὤ છંુ એ મનથી જોὤ છંુ ક ેṑὼા જુએ 
છે ? 
[938] 01 OCT 2006-સસંારના પરમાἛ સતના તાલમા ંહોતા નથી. સતનો યાṏી શુ ંકર ે? 
[939] 15 OCT 2006- ḗયિ᷺તનુ ંમગંલ ᷺યાર ેથયું કહવેાય ? 
[940] 05 NOV 2006-િચή ભટક ેનહἸ અન ેસત ્તḉવમા ંજ રહ ેએ માટ ેશુ ંકરવુ ં? 



7 
 

[941] 19 NOV 2006-ભદે᷶ાન કમે કરવુ ં? 
[942] 03 DEC 2006-આતંરમનનુ ંિનરી᷵ણ કરવામા ંṔમાદ આવી ἒય છે. તો શુ ંકરવુ ં? 
[943] 17 DEC 2006-Ṕાણશિ᷺તન ેἒળવવી કમે? એનો સારી રીત ેઉપયોગ કમે કરવો? 
[944] 07 JAN 2007-અમુક કાય ᷷આપણ ેઆગળના જḍમમા ંકરી લીધુ ંહોય એવું લાગ ેછે. 
[945] 21 JAN 2007-સાધન માગમ᷷ા ંઅનભુવનુ ંસુખ જોવા મળ ેછે એ સહજ માગમ᷷ા ંમળતુ ંનથી. 
[946] 04 FEB- 2007-પચંિેḍṑયોના િવષયોની રિસકતામા ંજો મન ન ભળ ેતો એનાથી કોઇ 
નવી‘ઇફે᷺ ટ‘ ઊભી થાય ? 
[947] 18 FEB- 2007-િવચારોનો Ṕવાહ સḉસગંના ᷶ાનન ેતાણી ἒય છે તો શુ ંકરવુ ં? 
[948] 04 MAR 2007-સાધકન ેપોતાની અદંર ἓવતંતા અનભુવાય છે તો એ આḉમાની અવḚથા છે 
ક ેશુ ં? 
[949] 18 MAR 2007-અતં:કરણની નકારાḉમકતાને જોવા જતા ંઘણી વખત વધી પણ ἒય છે તો 
કેમ માગ ᷷કરવો ? 
[950] 01APR 2007-Ḍયાનમા ંભગવદભાવ રહ,ે Ḍયાન બહાર ᷶ાતાṑὼાપἛ ંરહ ેપણ ભગવદભાવ 
અṑḘય થાય છે 
[953] 20 MAY 2007-વષὅના સḉસગં છતા ંવ᷺તા-ṝોતાનો ṝમ પરૂો સાથક᷷ થતો નથી. -શુ ંખટૂ ેછે ? 
[954] 03 JUN 2007-કતા᷷ભાવ અન ેભો᷺તાભાવથી ḗયિ᷺ત બચી ગઇ છે એ કઇ રીત ેખબર પડ?ે 
 

 



1 
 

સըસંગ ԃમાંક [726] 16 DEC 2001 A  

 ઇિլԍયોના િવષયો (આખં, કાન વગેર)ે પરનું իયાન મનને જ મજબૂત બનાવે છે – 
સાવધાન!  િવષયો વડે સչંકાર બને છે અને સંչકારથી િવચારોનો જլમ થાય છે. આ 
િવચારો ઉપર ԥાની પુԀષો իયાન આપે છે. જનેાથી મનનો અભાવ/િવસજӪન થઈ ӽય છે. 
આ Ԑકાશનો માગӪ છે.  

 સըસંગના શկદોનો અથӪ નહી ંપણ તે િચԱ કે મન ઉપર શું અસર કર ેછે તેના ઉપર સંપણૂӪ 
իયાન આપવું જોઈએ.  

 પુչતકોના વાચંનથી રજોગુણ વધ ેછે, સՕવગણુ નહી.ં իયાનની િչથિત સՕવગુણથી ઉપર 
ӽય છે. વાંચન એ ઇિլԍયોનો િવષય છે.  

 Ԑવચન સાભંળતા ં િવԟપે આવે તો Ԑિતિԃયા કરવાને બદલે તેને જોતાં શીખવું જોઈએ. 
કારણ કે આԵામા ંિવԟપે નથી. િવԟેપને જોવાથી િવԟેપ શાતં થશ.ે  

 જનેે મનને પાતળું કરવું છે તેણે વાંચતી કે સાંભળતી વખતે શկદને મનથી અનુભવવાને 
બદલ ેમનમાંથી પસાર થવા દેવા જોઈએ.  

 આપણી આજુબાજુની સિૃՋનું વાંચન કરવાનું છે. સસંાર આપણી અદંર જ દાખલ થઈ 
રՑો છે. જનેી ચતેના પર શું અસર થાય છે ત ેચેક કરતા ંરહેવું જોઈએ.  

 આંખ, કાન ખճુલા હોવાથી ઈ՞છા કે અિન՞છાએ ԍնયો િચԱમા ં દાખલ થાય છે. એટલ ે 
આંખ બંધ કરવાથી વધુ ફાયદો છે. એનાથી િનવૃિԱની અવչથા બને છે અને શાંિતની 
અવչથા આવ ેછે. 

  આંખ બંધ કરી અને શરીરનું હલનચલન બધં કરવાથી િવચારો શԁ થશ.ે મનના ԐՇો 
સામે આવશ.ે િચԱ કામ વગરનું થતાં જ દબાયેલા િવચારોનો િવԟેપ શԁ થશે. જનેે ફԝ 
જોવુ.ં તેની સાથે રહેવુ ંનહી ંકે ખӱચાવંુ પણ નહી.ં  

 իયાનમા ંિનՆય હોવો જોઈએ કે માર ેԃોધ/િવચારો કઈં પણ આવે તોપણ իયાન કરવું છે. 
આંખ બંધ કરતાં જ બુિԺ તՕવ ખસી ӽય છે અને મનના િવચારો દબાણ વગર Ԑગટ થાય 
છે. જનેી સાથે ન રહેવાનો Ԛમ કરવાનો છે. આમ સતત કરતાં મન શાિંત પામીને ચોԜસ 
આંતરિչથિત (લાંબા સમય બાદ) બનશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [726] 16 DEC 2001 B (આંતરિչથિત બլયા બાદનો અհયાસ) 

 મન કՑામા ં રહે છે તે િչથિત આંતરિչથિત. (જુદી જુદી પિરિչથિતમા ં િչથર રહે) 
ફિરયાદ ન કર ેકે ‘કાંઈ થતું નથી/િવચારો જ આવે છે’ વગેર.ે 

 અՋાવԃ, જનક વગેરને ેખճુલી આંખે પણ આંતરિչથિત બનેલી રહે છે.  
 સըસંગમા ંઆંતરિչથિત બને છે, બેટરી ચાજӪ થાય છે પરંતુ બોધ ન હોવાથી આ િչથિત 

ӽળવવાનો ԐયԴ કરવો પડે છે. (બૌિԺક સમજણ છે) આંતરિչથિતનુ ં લԟણ છે કે 
અંદર શીતળતા અનુભવાય.  

 લાંબા અનુભવ બાદ իયાનમા ંલાગે કે ӽણે મન નથી પણ ‘હોવાપણુ’ં છે તવેી અનુભૂિત 
થાય. તે કાયમ રહે છે. આ કમાણી છે. (હંુ મન, બુિԺ, િવચારԁપે નથી) આ અવչથા 
‘બોધ’ ની છે. 

  આમ થતા ં કોઈ પણ િԃયામા ં બોધની અવչથા આવીને ઊભી રહેશ.ે હવે વાંચવા, 
સાંભળવાની જԁર ન રહે.  

 મըૃયુ સમયે પણ ‘બોધ’ ઊભો રહેશ.ે પણ આ માટે ઝઝૂમવું પડે અને ઊӽӪ Ԑગટ  કરવી 
પડે.  

 յયિԝને બોધની અવչથાનું ખӱચાણ હોવું જોઈએ. જો ‘બોધ’ પામેલી յયિԝ સાથે 
સંબંધમા ંન અવાય તો કાયӪ અઘԀં બને છે. િચԱમાં સતત ‘મને બોધ થશે કે નહી’ં તે  
બાબતનું չમરણ રહેવું જોઈએ.  

 

 



2 
 

સըસંગ ԃમાંક [726] 16 DEC 2001 C 

 સાધનાના Ԑારંભમાં મનના એક ભાગને બીજો ભાગ જુએ છે. ત ે ԍՋા નથી. મનનો 
સમજલેો ભાગ મનના સડેલા ભાગને સતત આંતિરક સૂચના આપે છે. લાંબા સમય બાદ 
‘સાԟી’ જլમે છે.  

 સાԟી બլયા બાદ મનથી કાયӪ કરવાનું રહેતું નથી અને સાધકને આનદંની ધારા શԁ 
થાય છે. કમӪનું બંધન રહેતું નથી.  

 Ԑըયેક Պાસ પરમાԵા માટે ખચાӪવો જોઈએ. ԟણ પરમાԵાને અપӪણ કરતાં કરતાં કાયӪ 
કરવું જોઈએ.  

 સાԟી જլમે છે પԀુષાથӪથી, પરંતુ  િવરમે છે કૃપાથી.  
 յયવહારમાં આંતિરક રીત,ે માનિસક રીતે સાધનાને બચાવી રાખવી જોઈએ.  

સըસંગ ԃમાંક [727] 23 DEC 2001 A 

 յયિԝ પાસે પોતાનો Ԑકાશ/દીવો નથી અને દીવા (ગુԀ) થી જ દીવો (િશոય) Ԑગટે છે. 
અપવાદԁપ Ԛી રમણ મહિષӪને ગુԀ નહોતા.  

 յયિԝએ ગુԀԁપી Ԑકાશનું અનુસંધાન કરવું પડ.ે ગુԀની શોધ કરવાની નથી પરંત ુ
‘િવનય’ ની શોધ કરવાની છે. િનરંતર શીખવાનું કર ેતે િશոય.  

 ‘િવનય’ એટલે յયવહાર કે વાતચીતનો િવનય નહી.ં પરંતુ յયિԝને પોતાના 
અંધકાર/અԥાનનો ખૂબ અહેસાસ થાય ըયાર ેિવનયનો જլમ ગૂઢ રીત ેથાય છે.  

 અંદર Ԑકાશ નથી એટલે અંદર અંધકાર છે તેની પણ Ԑતીિત થતી નથી અને Ԑકાશની 
ભૂખ કે ગરજ પણ હોતી નથી. જયાર ેસંકટ આવે ըયાર ેશોધ શԁ થાય છે.  

 મըૃયુԁપી અંધકારને હરાવવા માટે અદંર Ԑકાશԁપી (ԥાન) દીવો Ԑગટાવવો પડ.ે  
 પોતાના ંદુ:ખો કે ખરાબ પિરિչથિતને યાદ કરીને તેની સાથે એકԁપ થવામાં સમય ન 

બગાડાય. તેનાથી નેગેટીિવટીનો જլમ થાય છે.  
 ԧાં સુધી આંતિરક દીવો ԐગԪો નથી ըયાં સુધી յયિԝ ‘બીમાર’ છે, չવչથ નથી. 
 િવનય કે ԥાન થવા માટે յયિԝમાં ‘લઘુતમ ભાવ’ જોઈએ. મગજમા ં‘ગુԀըવ’ ન હોય ત ે

જԁરી છે. ‘હંુ આ છંુ/આ Ԑિતભા છંુ ....’ વગરે ેહોય તે નડતર છે.  
 ‘હંુ કઈં ӽણતો નથી’  તેવો ભાવ જોઈએ. ગુԀતા તોડવાની છે. બધેથી સતત શીખવાનું 

છે.   
 જો յયિԝ સગવડતા પાછળ દોડશે (‘આ મને ન ચાલે’) તો લઘુતમ ભાવ નહી ંઆવ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [727] 23 DEC 2001 B 

 յયિԝըવનો નાશ થયો હોય, લઘુતમ ભાવ હોય અને અદંરનો દીવો Ԑગટેલ હોય તેની  
પાસ ેજવું જોઈએ. નિહતર સમયનો յયય છે.  

 મન, બુિԺ, આંખ ખճુલાં રાખીને બધે જ અհયાસ કરી શકાય. પણ મમતા બધે ન  
કરાય. િવવેક પામેલ յયિԝ સતકӪ  રહે અને ખાડામાં પડતાં બચ.ે િચԱનું રોકાણ બધે ન  
કરાય. મન/ઊӽӪ ગમ ેըયાં ન અપાય.  

 કઈં પણ વાચંીએ, સાંભળીએ, જોઈએ તે િવવેકથી, Ԑસગંોની િવગત સાથે તાદાըձય 
વગર, રાગ-Հષે વગર વંચાય, સંભળાય.  

 માિલકીભાવ છોડવો જોઈએ, નિહતર અશાંિત રહેશ.ે  
 જમે જમે િવનય-િવવેક વધશે તેમ તેમ ‘લઘુતમ ભાવ’ વધતો જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [727] 23 DEC 2001 C 

 આંતરિչથિત (= સુરતા) ઊભી કરવા માટેના ં િવ՜નો ઉપર જોયા.ં ત ે દૂર કરવાનો 
અհયાસ કરીએ તો શું દીવો Ԑગટી જશ?ે  

  યાદ રહે કે જમે વૃԟનાં મૂિળયાં પાણીની િદશામાં આપોઆપ ӽય છે  તમે અհયાસથી  
յયિԝની ચેતના તેને યો՛ય િદશામાં ગિત કરાવશ ેજ.  

 



3 
 

સըસંગ ԃમાંક [781] 13 APR 2003 A 

 չવԥાન-આԵԥાન ઇિլԍયો વડે થઈ શકે નહી.ં જોવા, સાંભળવા વગેર ેકામ આԵા જ 
કર ે છે. પણ յયિԝને તનેી Ԑતીિત નથી. તે માને છે કે ‘મӱ જોયુ/ંમӱ સાંભմયું’. પરંત ુ
હકીકતમાં આԵાએ જ જોયુ/ંસાભંմયું છે. આԵાની સાԟીએ બોલાય છે. આԵાની 
સԱા છે. 

 દશӪન મોહ એટલે - յયિԝને આԵાનો અનુભવ નથી એટલે બહારની વչતુઓ  સાથે 
હોવાપણાનો અનુભવ થાય છે - જ ેઆԵદશӪનમાં બાધા છે. આԵાનું દશӪન થતાં જ 
દશӪન મોહ જતો રહે છે.  

 ચાિરԋ મોહ આԵા દશӪનમાં બાધા નથી. તે છેճલે ӽય છે. 
 ઇિլԍયો સાથે અને િવષયો સાથે તլમયતા ઘટાડતાં દશӪન મોહ ઘટતો ӽય. એટલે  

ӽણવાનો ԐયԴ એ કરાય કે હંુ શરીર/ઇિլԍયો નથી પરંતુ આԵા છંુ.  
 એક વખત આԵદશӪન થતાં જ દશӪન મોહ ӽય છે. ԥાન Ԑըયેની Ԑીિત/લગનીને કારણે 

ԥાનનો Ԑકાશ વધતો રહે છે.  
 ԥાની/ભગવાનના કોઈ પણ ԁપ સાથે તլમયતા કરવાથી પણ Ԑકાશ વધ.ે  
 સાધનામાં લԟને હંમેશા ંસામે જ રાખવું જોઈએ. લԟ વગર કાયӪ નહી ંથાય.  
 અՋાવԃ ગીતા વગેર ેՀારા આԵԥાનના િસԺાંતો સમજવાનો ԐયԴ કરી શકાય.  
 ફԝ સમાિધ લાગવાથી દશӪનમોહ ન ӽય. કારણ કે સમાિધમાં િચԱ હાજર હોય.  
 ԧાર ેિચԱ ӽય તેની સાથે જ દશӪનમોહ ӽય. એટલે કમӪ બંધાતાં નથી. ‘મારી ચેતના 

ӽગૃત કરવી જ છે’ તેવો ԍઢ સંકճપ થવો જોઈએ.  
 અરીસા સામે જુઓ અન ેિવચારો કે ‘આ હંુ નથી’. થોડી સેકંડ માટે િચԱ અટકાવી દો 

તોપણ ઘણુ ંકામ થશ.ે 
 ‘હંુ શԺુાԵા છંુ’  એ ભાવ થી દશӪનમોહ નહી ંӽય કારણ કે હજુ િચԱ તમારી સાથે જ 

છે.  
 ઉપવાસમા ંજુઓ કે ભૂખ તો શરીરને લાગે છે – હંુ તો આԵા છંુ.  
 Ԑયોગ ખાતર չવેછાએ સગવડો/સુિવધાઓ મૂકીને જુઓ કે આમ કરી શકાય/જોઈ 

શકાય છે. 

સըસંગ ԃમાંક [781] 13 APR 2003 B 

 સչંકારનો ગવӪ જવેો કે ‘અમો અમુક કુટંુબના/િવՀાન .... વગેર’ે રાખીને ઉપાસના કર ેતો 
તે ઉપાસના બુિԺ - અહંકારમાં જમા થાય છે. તે આԵા માટે નથી. 

 ‘હંુ આԵչવԁપ છંુ’ તવેો ભાવ રખાય. અլય કાંઈ નથી. ԐિસિԺ/કીિતӪનો મોહ ન 
રખાય. સાધનામાં સձયક્ (મիયમ) માગӪ રખાય.  

 ‘હંુ શુԺાԵા છંુ’ નો ભાવ કાયમ રાખી શકાય. તે મનની સાયકોલોિજકલ િફિલંગ છે. 
 અંદર જવા માટે સાધનાનો થોડો અિતરકે કરી શકાય. 
 િવપરીત પિરિչથિતમા ંԃોધ ન કરવો. શાિંતથી િવચારવું. (ધૈયӪ) કોઈનો દોષ ન કાઢવો. 

તમારા પોતાના ‘չવભાવ’ માં રહેવુ.ં (NO ACTION) 
 ગમ ખાઈને રહેવું તે સહનશિԝ નથી પરંતુ તે આԵશિԝ જગાડ ેછે. અપમાન શરીરનું 

છે, આԵાનું નથી. તમે આԵા છો. તેથી તમે શરીરના ԍՋા બનો.  

સըસંગ ԃમાંક [781] 13 APR 2003 C 

 ઘરનું વાતાવરણ/յયિԝઓના ંિચԱ શુԺ થાય (શાંત થાય) તેવી ભાવના કરવી. 
  Ԑકાશ વડે મન ԐવૃિԱમાં આવે છે. તેથી իયાનમા ં જԁર હોય તો આંખ પર પԨી 

બાંધવી. અંધાԀં થતા ંજ સૂՔમ મન સાથે અનુસંધાન શԁ થાય છે. 
 સવાર ે3-4 વા՛ય ેસાિՕવકતાનો ફોસӪ વધુ હોય છે તેથી իયાન માટે ઉԱમ સમય છે.  
 ઊંઘમાં ચેતનાની સભાનતા ન હોવાથી તેને અિવԾા કહેવાય છે.  
 શુ̔ લ અવչથા ફԝ ԥાનીમાં જ હોય. તીથӷમાં સાિՕવક વાતાવરણ હોય. ԥાની તમારી 

અવչથામાં પિરવતӪન લાવી શકે.  



4 
 

 յયિԝની Ԑેમ અવչથામાં ԋણેય ગુણ શાંત હોય છે.  
 આપના મન-િચԱને અંદર-બહાર જવેુ ં છે, આԵાને નથી. સંકճપો મન-બુિԺ-

અહંકારથી થાય છે. તે મજુબ ચાલવું ત ેઆԵાનો માગӪ નથી.  
સըસંગ ԃમાંક [782] 20 APR 2003 A 
 Ԑકૃિતમાં સՕવ, રજસ, તમસ છે. ԧાર ે આԵામા ં સત્-િચԱ-આનંદ છે. Ԑકૃિતમાં 

કાયӪકાિરણી શિԝ છે જ ેઆԵાના સહયોગથી સિԃય થાય છે.  
 આંતિરક દીવો Ԑગટે તનેા Ԑતીકԁપે બાՑ દીવો કરીએ  છીએ.  
 મનથી થતી આંતિરક િԃયા એ પરાભિԝ કહેવાય. જ ેબાՑ િԃયા, પӽૂ વગેર ેકયાӪ બાદ 

સમજ આવતા ંશԞ બને છે. 
 જનેે આԵԥાન થાય તેન ેકોઈ પણ Ԑકારનું દુ:ખ નહી ંથાય.   
 સંસારનું દુ:ખ એ આવરણ/િવԟેપ છે. સાચું દુ:ખ ‘મને આԵાનું સુખ નથી’ તે સમજ છે.  
 આԵાને બદલે શરીર, પૈસા, સબંંધ, સંસારને સըય માլયો તે ‘આԵԍોહ’ છે.  
 શરીર સըય નથી તેમ ԍઢપણે માનવુ/ંિનՆય કરવો. આમ થતા ંજ દુ:ખનો չપશӪ ઓછો 

થશે. બધી જ ԐવૃિԱમાં આԵાના િનՆયને પકડી રાખવો.  
 સըસંગમાં હંમશેા ંએમ જ મનાય કે,”સըસંગ ફԝ મારા માટે જ ગોઠવાયો છે”. ભલે તમ ે

બધા વ՞ચે Ԇુપમાં બેઠા છો. સըસંગમાં હંમેશા ંӽગૃિતથી જ રહેવાય.  

સըસંગ ԃમાંક [782] 20 APR 2003 B 

 સંસારમાં કાયӪ કરતી વખતે પણ મન-િચԱને આԵા-ઈՊરમાં રાખવું જોઈએ.  
 અંત:કરણ – કે જ ેઅદંર કાયӪરત છે – તે ચેતનને અટકાવે છે. બુિԺ – િનՆયԁપે, મન – 

િવચારԁપે કાયӪ કર ેછે. કોઈ અլય չથાન કે જ՛યાએ ભટકે છે તે િચԱ છે.  
 બાળકમાં િચԱની તાકાત વધુ હોય. ત ેતાըકાિલક બધ ેજ ӽય. (િચԱ ભટકે છે.) 
 િચԱ ӽય કે તરત જ પાછંુ ‘չવ’ તરફ ખӱચવુ.ં  (અհયાસ/લԟ આԵામાં જ હોય) 
 િચԱ ӽય કે તરત જ િવચારવું  કે ‘આ ખોટંુ છે’ અન ેપાછા ફરવું. (સતત અհયાસ ) 
 સત્ એટલે ‘હોવાપણુ’ં (અિչતըવ). સըય સાપેԟ છે, અનંત છે, અનેક છે, બદલાય છે. 

સըયમાં િવવાદ હોય પરંતુ સત ્માં ન હોય. સըય એ મનની ધારણા છે.  
 હંમશેા ંસતને પકડાય. જ ેબદલાતુ ંનથી (કૂટչથ) તનેો પԟ લેવાય.  

સըસંગ ԃમાંક [783] 27 APR 2003 A 

 મન કદી પણ બહાર જઈ શકતું નથી.  તે ફԝ અદંર જ જઈ શકે છે. જ ેબહાર જઈ શકે 
છે તે િચԱ છે. દા.ત. શરીર Ԟાંક હોય અને િચԱ Ԟાંક બીજ ેહોય. ભટકે છે તે િચԱ છે. 
ફકӪ  – મન હંમશેા ંભૂતકાળનું બનેલુ ંહોય છે જયાર ેિચԱ હંમેશાં વતӪમાનમાં હોય છે.  

 બંધન િચԱથી થાય છે, મનથી નહી.ં િચԱ ભરોસાપાԋ નથી. મનոુયની 5 ઇંિԍયોમાં 
અને તેના િવષયોમા ંિચԱ ભટકે છે.  

 પોતાના મનના મિટિરયલ મજુબ յયિԝએ પોતાના િચԱને իયાન-જપ કે અլય 
જ՛યાએ કેિլԍત કરવુ ંજોઈએ. પાંચ ઇંિԍયોના િવષયો િસવાય િચԱન ેબીજો અનુભવ 
નથી એટલ ે ઇિլԍયોની ઉપર પણ કઈંક છે તે જોવા/ӽણવા – իયાન વગેરમેાં િચԱ  
ટકતું નથી.  

 જો ઇિլԍયાતીત વչત ુ શું છે ત ે ӽણવુ ં હોય તો સըપુԀષનો આધાર જોઈએ કે જનેી 
અવչથા ઇિլԍયાતીત હોય. իયાન વગેર ેસાધનો Հારા કરલે કાયӪ મનમાં જમા થાય છે 
એટલે કે ‘શભુ’માં ӽય છે પરંતુ ‘શԺુ’માં જતું નથી.  

 સըપુԀષ Ԑըયેનો સદભાવ/મԋૈી સાધકના િચԱમાં સફાઈનું કામ કર ેછે.  
 જો આԵાનું લԟ હોય તો સըપુԀષના સાંિનիયથી transformation /પિરવતӪન થઈને 

કાયӪ થશ.ે મૂળ Ԑકૃિતમાં ફેરફાર કરવાનું કામ ખૂબ અઘԀં છે.  
 յયિԝ પોતે કમӪનું બંડલ જ છે. બહારની પિરિչથિત મજુબ પોતે પોતાનું બંડલ કેમ 

ખોલે છે તે જ મહՕવનું છે. અլયનું બંડલ ખોલી શકાય નહી.ં  



5 
 

 յયિԝની પોતાની મૂળ Ԑકૃિત ન ફર ે ըયા ંસુધી મળે નહી ંપડ.ે મૂળ Ԑકૃિતના પરમાણુ 
յયિԝના ચતેનથી જ બદલાય છે, સըસંગથી નહી.ં એટલે પુԀષાથӪ જԁરી છે. չવદોષ 
દશӪન જԁરી છે. સըસંગથી માગӪદશӪન મળે. ટેձપરરી રાહત મળે.  

 પુԀષ (આԵા)ને અથӲ થાય તે જ પુԀષાથӪ. બાકી મહેનત. જનેે પુԀષાથӪ કરવો છે તેન ે
પંચેિլԍય નડતી નથી. પણ પોતાની શિԝથી િનՆય કરવો જԁરી. શિԝથી પુԀષાથӪ 
થાય. અનકૂુળ પિરિչથિતમાં પુԀષાથӪ થવો અઘરો છે. પુԀષાથӪ માટે સમયની જԁર 
નથી. આંતિરક ભાવ રાખવો કે “હંુ આ છંુ અન ે માર ે આ કરવાનું છે.” આતંિરક તપ 
કરવાનું છે - જ ેકાયӪ ચાલુ રાખીને પણ થઈ શકે.  

સըસંગ ԃમાંક [783] 27 APR 2003 B 

 રહչય છે કે Enlightenment માટે յયિԝએ ચકૂવણું કરવુ ંપડે છે. જથેી તે յયિԝના 
આધાર ેરહેલી હӽરો յયિԝ મોԟ પામી શકે.  

 ‘જગત આવુ ં કેમ છે?’ તનેી િચંતા કરવાને બદલે આԵչમરણ કરાય નિહતર નુકસાન 
ӽય. չમરણમાં રહેવાથી કંઈક બનશે જ. લોકોને બદલવાનો ԐયԴ કદી ન કરાય. જ ે
કોઈ ӽણવા માંગે તેન ેજણાવાય. 

 ԥાન – તે ‘ԐાՃյયની ԐાિՃ’ છે. ફԝ આવરણ હટાવવાનું છે. ԥાની તે કાયӪ કર ેછે. 
 ગુԀતՕવ મનની પેલ ેપાર છે. ըયાં એક પણ ઇિլԍય પહોચંી શԝી નથી. તે յયિԝ નથી, 

પણ તՕવ છે. મન ըયાં Ԑવેશી શકે નહી.ં  
 સાચા િજԥાસુને હંમેશા ં સહાય મળે જ છે તેની ખાતરી  રાખો.  િશոયમાં રહેલ 

խયાસ/અિ՛ջને પારખીને ગુԀ સહાય કર ેછે.  
 િદյય શિԝ/Divine Force/ગુԀ તՕવ જનેી પાસે હોય તેની સાથે મતભેદ ન કરાય. 

તેની સાથે મԋૈી- չનહે રાખવાથી પોતાની અંદર ગԀુતՕવ કાયӪરત થાય છે.  
 દેવ- દેવીના ંદશӪન કરીએ ըયાર ેજ ેગુԀને માનતા ંહોઈએ તેની સાԟીએ દશӪન કરાય.   
 કોઈ પણ Ӿવ સાથે અયો՛ય વહેવાર ન કરાય. તે Ӿવ આԵા સાથે જોડાયેલો છે. 

Ӿવનો િતરչકાર કે તેની સાથે અયો՛ય વહેવાર કરવાથી ત ે િતરչકાર તનેા આԵામાં 
જશે અને દોષ તમને લાગશ.ે ભૂલ તેની હોય તોપણ સӽ તમને થશ.ે તેની ભૂલ 
મહՕવની નહી ંગણાય પરંતુ તમારો િતરչકાર મહՕવનો ગણાશ.ે કારણ કે ‘તમે ӽણો 
છો કે તે આԵા છે’ અને તે յયિԝ અӽણ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [784] 04 MAY 2003 A 

 յયિԝનો મૂળ ધમӪ આԵધમӪ-આԵԥાન છે, તેને ԐાՃ કરવું જોઈએ.  
 કોઈ પણ દેવી-દેવતા વગેરનેી સાધના કરતી વખતે – જ ે Ԑગટ થયલેા અԟર પુԀષ 

(જવેા કે કૃոણ, રમણ મહિષӪ , હનુમાન વગેર)ે હોય તનેે હંમેશા ંસાથે રાખવા જોઈએ. 
નિહતર  સાધના કાયӪકારી થતી નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [785] 11 MAY 2003 A 

 મન પવનԁપે નાિભમાથંી Ԑગટે છે. ԥાનીના Պાસ નાિભમાં િչથર-શાંત હોય છે  
 ધાિમӪક Ӿવનથી શુભ બધંાય, પાપ ઘટે પરંતુ ભવદુ:ખ (જլમમરણ) ન ӽય. િચԱની 

յયાકુળતા ન ӽય.  
 ԥાનીપુԀષ મનԁપે/બુિԺԁપે/Ԑાણԁપે Ӿવતા નથી. પરંત ુઅિչતըવԁપ ેӾવે છે.  
 Ԛી յયાસӾ Հારા guided – ‘હોવાપણાનું իયાન’. CD માં 38:30 થી 53:20 િમિનટ.  
 અહંકાર કોઈ િદવસ પોતાના મનને કંઈ કરી ન શકે/ફેરવી ન શકે. ત ેબધુ ંજ બહારની 

બાજુ કરી શકે.  
 իયાન Հારા પોતાના િશિથલીકરણ વડ ેઅહંકાર ઘટાડી શકાય/બુિԺનો આԚય ઘટાડી 

શકાય. જનેે પુԀષાથӪ કહે છે તેના વડ ેઉըપՂ થતી શિԝ આપણાં મન ને બદલાવ ેછે. 
આપણે પોતે આપણને ન બદલાવી શકીએ.  

 પોતાના મનથી મનને બદલાવી શકાય નહી.ં પરંત ુપુԀષાથӪ જોઈશે.  



6 
 

 જોવા, સાંભળવા વગેરનેું કામ આԵા કર ે છે. પરંતુ յયિԝ પોતાના આવરણԁપ 
શરીરને એકԁપ થઈન ેજુએ છે અન ેમાને છે કે ‘શરીર બધું કર ેછે’.  

સըસંગ ԃમાંક [785] 11 MAY 2003 B 

 આԵામાં કોઈ અંતર નથી. નӾક કે દૂર આપણી ઇિլԍયોને જ છે. 
 ԥાની પુԀષ દૂર હોય તોપણ િચԱમાં તેનુ ંઅનુસંધાન કરતા ંજ તે કાયӪ કરશ.ે  
 જોડાવા માટે ભિԝ - ભાવ જોઈએ. સՔૂમ મન -બુિԺ જોડાવી જોઈએ. յયિԝએ 

પોતાને ઇંિԍય - મનવાળું શરીર ન માનતાં ‘આԵչવԁપ’ જ માનવું જોઈએ.  
 આԵાનો չવભાવ સુખչવԁપ જ છે. તેને દુ:ખ ન થાય. પરંતુ જ ે દુ:ખ થાય છે ત ે 

અંત:કરણને થાય છે, અહંકારને થાય છે.  
 Պાસ- ઉ՞՟વાસની ӽગિૃત રાખીને ‘હંુ આԵչવԁપ છંુ’ તેમ જોવાનો ԐયԴ કરાય. 
 ગંગાસતીના ં 52 ભજનો જોવા,ં સમજવાં જોઈએ. ગંગાસતીનું િચԱ તૂટી ગયું છે. તે 

આԵչવԁપ છે.  
 ‘આԵԥાન થતું નથી’ તેવી પીડા રાખવી. չવીકારી ન લેવુ.ં આ પીડા જ કાયӪ કરશ.ે 

સըસંગ ԃમાંક [786] 18 MAY 2003 A 

 આપણું િચԱ સામાլય રીતે બીӾ յયિԝ, વչત ુ કે  િવચાર પર હોય છે.  
 સըસંગના શկદો સાભંળવાના નથી (બૌિԺક analysis નથી કરવાનુ)ં પરંતુ ત ે અંદર 

ચેતનામાં Ԟાં અસર કર ેછે તે જોવાનંુ છે..  
 સુખ-દુ:ખ,  પાપ-પુէռ બધું જ નાશવંત ભૂિમ પર છે તેથી નાશવંત છે.  
 વૃԟ ખૂબ જ સંવદેનશીલ હોય છે. յયિԝના સչંકાર અન ેિવચાર તેના પર અસર કર ેછે.  
 յયિԝની ભાવના ખૂબ જ મહՕવની છે. તનેાથી બંધન કે મુિԝ થાય છે. સાવધાન! 
 કામમાં વ՞ચ ેવ՞ચે આતંિરક શાંિતમા ંડૂબકી મારતાં રહેવું . જથેી આવરણની સાફસૂફી 

થાય છે. 

સըસંગ ԃમાંક [786] 18 MAY 2003 B 

 ‘માԀં શરીર’ એવો ભાવ յયિԝને કતાӪ બનાવે છે.  
 સદગુԀ એટલે જનેો સંબધં સત્ સાથ ેથઈ ગયો છે – તે જ જլમમરણના આિધ-յયાિધ- 

ઉપાિધԁપી ભવરોગ મટાડી શકે. ભગવાન તે ન કરી શકે. ફԝ સદગુԀ જ િચԱને તોડી 
શકે. સાધક પોતાનંુ િચԱ પોતે ન તોડી શકે. કૃપા ઊતર ેતો જ તટેૂ.  

 յયિԝની સાધનાથી િચԱ તૂટતુ ંનથી/જતું નથી. 
 િશոય એટલ ે જ ેસતત શીખવા તૈયાર હોય. તેમ હોય તો જ સદગુԀ  મળે.  

સըસંગ ԃમાંક [788] 01 JUN 2003 A 

 મનુոયને ખબર નથી કે ‘હંુ કોણ છંુ?’ એટલ ેબધા ԐՇો છે. એટલ ેજ મનુոયને ભય આવ ે
છે. જ ેસમչયાનું મળૂ છે.  

 յયિԝ ‘કંઈક’ છે ત ેિવકૃિત છે. મનમાં ખબૂ જ વչતુઓ ભરલેી છે. િવચારો ભરલેા છે – 
જ ેખાલી કરવાના છે. મનથી છૂટા પડવાનું છે.  

 આપણે માની લીધું છે કે “હંુ મન, બુિԺ, ડો՘ટર, વેપારી વગેર ે છંુ”. મૂળ չવભાવ તરફ 
પાછા ફરવાનું છે. નિહતર વાંચન/Ԛવણ ફાયદો કરતું નથી. 

 વાંચલેા/સાંભળેલા શկદોનું મેમરીમાં રિજչટӬેશન ન થાય તેમ કરવું. પરંતુ તેની પાછળ 
રહેલ ચતેના  સાથે જોડાણ કરાય.  

 յયિԝને પરાનો સըસંગ મળવો જોઈએ, સાયકોલોિજકલ નહી.ં પરાના સըસંગથી જ 
յયિԝને િદશા મળે અન ેગૂંચ ઊકલવાની શԁઆત થાય. Ԑગટ ચેતના હંમશેાં સાધકને 
મદદ કર ેછે.  

 બુિԺની વાત બુિԺમા,ં હદયની વાત હદયમા ંઅને પરાની વાત હંમેશાં પરામાં જ ӽય. 
 શુ̔ લ իયાન (અવչથા) એ પરાની અવչથા છે. જ ેિԋગુણથી રિહત છે.  



7 
 

 ધમӪիયાન અપરામાથંી આવે છે. જમેાં ધૂપ,દીપ,વાતાવરણ હોય અને પાપ-પુէռ વધઘટ 
થાય છે. ધમӪիયાનથી પુէռ મળે.  

 ԐાથӪના કરવી કે “મને ધમӪիયાનમાથંી પરા/શુ̔ લ իયાનમા ં લઈ ӽઓ”. ધમӪիયાનમાં 
અટકી રહેવું નહી.ં આ իયાન ભરોસાપાԋ નથી પણ માનિસક છે.  

 પરાના માણસને յયિԝըવ સાથે સબંંધ નથી. 
 չવխջનું મન/નીચેનું મન յયિԝને ӽԆત અવչથામાં દેખાય ըયાર ે સમજવું કે શુ̔ લ 

իયાન લા՛યું. (પરાની હવા શԁ થઈ). આમ દેખાવાથી મુિԝની શԁઆત થઈ 
કહેવાય. જોનાર મન નથી (પણ પરાશિԝ) છે. જ ે Ԑકૃિતન ે ઓગાળી નાખે અન ે
‘չવભાવ’ માં લઈ ӽય- જ ેઅદંર રહેલ પરમગુԀ છે.  સદગુԀ બહાર હોય.  

 իયાન અવչથામાં જ ેમાગંશો તે મળશ.ે હંમેશા ંપરમાԵા જ મંગાય.  
 પરાનો માણસ હંમેશા ંઅવչથાને કેլԍમાં રાખ ેછે. કાયӪને નહી.ં  
 આમ, ԧાર ેઅિչતըવનું ભાન રહેવા લાગ ેըયાર ેઆԵા અને પરમાԵાનો ભદે દેખાવા 

લાગે. શરીરનો અભાવ થઈ ӽય/મનનો અભાવ થઈ ӽય તે અનુભૂિતને પરમાԵાનુ ં
દશӪન કહેવાય. 

સըસંગ ԃમાંક [788] 01 JUN 2003 B 

 મըૃયુ પછી પરાની કમાણી જ સાથે આવે છે.  
 શુભ નહી ં પણ શԺુમાં કેમ જવુ?ં յયિԝનું કճયાણ કેમ થાય? તે જોવું. િચԱ સાથનેુ ં

attachment નુકસાન કર ેએટલે તનેે કાયમ માટે શԺુ કરવુ ં  પડ/ેિનըય શԺુ કરવુ ંપડ,ે 
નિહતર દેહભાવ વધ.ે િચԱ કાયમ આԵામા ંરાખવું કે”‘માર ેઆԵાની ԐાિՃ કરવી છે” 
– જનેે શુՙલ իયાન કહે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [789] 08 JUN 2003 A 

 Ԑકૃિત િԋગુણી છે. અիયાԵની સાધનાથી સՕવગુણ વધે છે. પણ તે પણ અશԺુ છે. તેમ 
કરવાથી શԺુભાવમાં ન આવી શકાય અને ըયાં સુધી અիયાԵમાં Ԑવેશ થતો નથી. 
સՕવગુણ પણ બાધક છે.   

 શԺુ ભાવ Ԟાથંી આવે? સદગુԀના શկદ પચાવે તો આવ.ે શկદ એટલે Ԑԥાશિԝ.   
 બાવનની બહાર હોય તે સદગુԀ. નિહતર ગԀુ. (ૐ બહાર છે) સદગુԀને પોતાની અંદર 

રહેલી ઊӽӪ પર િવՊાસ હોય છે. ત ે સિԃય ઊӽӪ સըસંગમાં મળે છે. તેના બોલેલા 
શկદોનું મહՕવ નથી. જլમમરણની આિધ-յયાિધ-ઉપાિધમાથંી બહાર નીકળવા માટે 
જ અիયાԵ છે.  

 પરાબિુԺ/Ԑԥાશિԝ એ િԋગુણથી ઉપર છે. ત ે પોતાના આԵાથી ӽગૃત ન થાય. 
દીવાથી જ દીવો Ԑગટે છે.  

 લાગણીનો ઉપયોગ વહેવારમાં કટુતા ન આવે તે માટે છે. અըયંત લાગણી આԵાને 
નબળો પાડે છે. તેનાથી કમӪ બંધાય છે. લાગણી Ԑકૃિતમાં છે.  

 ધમӪમાં લાગણીની વાહ વાહ છે. વધ ુલાગણીશીલતા અիયાԵનો છેદ ઉડાડે છે. બધાનં ે
શુભ ભાવ અપાય. સૌનંુ ભલું ઇ՞છાય. વધુ લાગણી/િચંતાને કારણે બાળકો િનમાӪճય 
થાય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [789] 08 JUN 2003 B 

 իયાનથી શાિંત થાય છે પણ અંદર ખોદકામ થતુ ંનથી. յયિԝએ ઘટનાને ભગવાનનો 
Ԑસાદ સમજવો અને તેમાંથી ӽગૃત રહીને પસાર થવુ.ં વતӪમાન Ӿવનમાં ખોદકામ થવું 
જોઈએ. իયાન કરવુ,ં સાԀં વાંચવંુ, વગરેથેી સપાટી ઉપર રંગ થાય પણ ખોદકામ ન 
થાય.  

 յયવહારની ઘટનાનો સામનો કરવો અને ઘટનાન ેશાિંતથી ӽગૃત રહીને પસાર થવા 
દેવી. իયાન રાખો કે તમાર ેઅદંર આԵામાં જ રહેવાનંુ છે. ઘટનાઓ તો બનવાની જ છે 
તેનાથી મનને બગાડવું નહી.ં  



8 
 

 સાધના/સըસંગમાં ઘરની કે ӽણીતી յયિԝ/િમԋ સાથે બેસવુ ં નહી.ં કારણ કે વાતો 
થાય. િવચારો સાથ ેચાલતા હોય તો સાધનામા ંઅવરોધ આવે. આકાશમાં તમાԀં અન ે
બીӽનું મન સાથે હોય છે, જ ે બંનનેાં મનમાં ડખલ કર.ે બને ըયાં સુધી 
અપિરિચત/અӽէռા સાથે રહેવુ ંજથેી ગુԀતՕવ સાથે રહી શકાય. અիયાԵ յયિԝગત 
છે. તમારામાં રહેલ ગુԀતՕવ સાથ ેજ રહેવુ.ં િશિબર વગેરમેા ંિમԋો-સગા,ં પિત-પԴીએ 
પણ શԞ હોય તો અંતર ӽળવીને રહેવું. 

 આપણું અիયાԵનું ગોԋ (Magnetic Center) જનેી સાથે મળે તેવા સાથે જ સըસંગ 
કરાય, બધા ંસાથ ેનહી.ં  નિહતર ફԝ બુિԺ/વહેવારની અશિુԺ દૂર થાય. પણ બીજો 
ફાયદો નહી ંથાય. જો શાંિત થાય, Պાસ ધીમા થાય વગેર ેથાય તો સըસંગ મેચ થયો 
કહેવાય. િԋગુણ ӽણવા માટે અլય સըસંગનો અհયાસ કરી શકાય, પરંતુ ՚યાલ રહેવો 
જોઈએ કે ‘મારી type આ Ԑકારની છે’. ըયાં જ મેળ પડશ.ે  

 પરધમӪ એટલે ઇિլԍયો/મનના ધમӪ – જ ેભય ઉըપՂ કર ેછે.  
 સըસંગ િસવાયના િવપરીત વાતરણમાં (નોકરી/ધંધો/ઘર/સગાં વગેરમેા)ં յયિԝ ધાર ે

તો સાધનાકીય કાયӪ વધુ સાԀં કરી શકે. (Third Force). આવા િવપરીત વાતાવરણમાં 
સદગુԀને હંમેશાં યાદ રખાય. આ practical છે.  

 અլય સըસંગમાં રહીને પણ સદગુԀનું չમરણ કરી શકાય. ԥાન/શԺુ ભાવમાં કોઈ ફકӪ  
નથી.  ગુણોમા ંજ ફેર છે, મનોવૈԥાિનક ફેર છે.  

સըસંગ ԃમાંક [790] 15 JUN 2003 A 

 બિહરાԵા હોય તે બુિԺ/કમӪ વગેરમેાં બહાર જ Ӿવે છે. તે સદગુԀની સાથે જોડાયેલ 
յયિԝ નથી. તેના િવચાર, ԐવૃિԱ, બિુԺ સારી હોય પરંત ુતે બહાર જ હોય.  

 અંતરાԵા સાચો સըસંગ કર ેછે. બિહરાԵા ԍઢ િનՆય કર ેકે માર ે અંતરાԵા થવું છે તો 
ગિત થશ.ે બિહરાԵા ‘શુભ’ ԐવૃિԱમાં હોય ԧાર ેઅંતરાԵા ‘શԺુ’ ԐવૃિԱમાં હોય.  

 શુભ/અશુભ હોય તે બંનનેે પૃթવી પર આવવુ ંપડ.ે આ બંનથેી પર જ ેિદյય છે તેના Ԑըય ે
Ԑીિત હોય તે અંતરાԵા છે.  

 յયિԝમાં સાચાં બીજ પડેલ હોય તો િચંતા કરવી નહી.ં તે ઊગશે જ.  
 જનેું અંત:કરણ આԵાિવરોધી હોય તેનો સંગ ન કરાય. તેમની સાથે સંયોગવશાત્ રહેવુ ં

પડે ત ેજુદી વչતુ છે. પરંતુ તેવા લોકો સાથે չનેહ થાય તે યો՛ય નથી. જો તમારો સંકճપ 
હોય તો કુસંગ હેરાન નહી ંકર ેપણ યો՛ય ગિત થશ.ે  

 અપમાન થતું હોય અને સહન કરીએ (ԃોધ ન કરીએ) પરંતુ આતંિરક શԺુ ભાવ ન રહે 
તો શું કરવુ?ં િચԱ િવિԟՃ થઈ ӽય છે તો શુ?ં તેનું મૂળ Ԟાં છે? સըસંગને કારણ ે
અંતરાԵામા ં સત્ Ӿવંત હોય છે. ԥાન/ԚԺા હોય તે ધીરજ રાખ ે તો ભલે આંતિરક 
ઉકળાટ હોય તોપણ ભૂતકાળના ંકમӷ સાફ થતા ંહોય છે. આ કામ બિુԺ નહી ંકરી શકે. 
յયિԝ પોતાની અદંરના િવԟેપ (િવપરીત વાતાવરણન)ે શԺુના ઉપયોગમાં લે.  

 જ ેઘટના બને છે ત ેյયિԝને શԺુમાં લેવા માટે જ બન ેછે. ԥાન/ગુԀતՕવને ઉપયોગમા ં
લેવુ.ં Ԑԥાવાન յયિԝને િવԟેપો રહેવાના જ છે કારણ કે અનંત જլમો નથી કરવાના 
અને અંતરાયો કાપવાના છે.  

 Ԑકૃિત/સાિՕવકતા પણ અશԺુ છે. હંમેશા ં  չવભાવમા ં રહેવું. શԺુ չવભાવ હંમેશા ં
પુԀષાથӪ (પુԀષ અથӲ કરલે મહેનત) થી જ આવ.ે બિહરાԵા Ԟારયે શԺુમાં ન હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [790] 15 JUN 2003 B 

 શુભ ભાવ અશԺુમાં આવી શકે પણ શુԺ ભાવ Ԟારયે ન ફર.ે શુભ ભાવથી આિધ, 
յયાિધ, ઉપાિધ, મըૃયુનો ભય નહી ંӽય. અંતરાԵા થવાનો સંકճપ કરો. જથેી સાધકના 
સહયોગથી અંદરનું ગુԀતՕવ કામ કરશ.ે  

 અիયાԵમાં બુિԺ ફԝ બારણું જ છે. બાકી તેનુ ંકામ નથી. બુિԺનો સહારો નથી.  
 յયવહારમાં ધૈયӪ/Ԑતીԟાની સાધના કરવાથી પારિમતા Ԑԥા બને છે.   
 ‘સત્ તՕવ’ – સըયથી બહાર છે. કારણ કે સըય સાપԟે છે. તે ફર ેછે/બદલાય છે.  



9 
 

 િવԥાનની શોધો બુિԺમાંથી નથી આવી, સઝૂ/સમજણમાથંી આવેલી છે.  
 સત્/શԺુના પુԀષાથӪ વડ ેԐԥાતՕવ ધીમે ધીમે એિ՘ટવ થાય છે.  
 તપથી આԵા ન આવે. ԥાન ન થાય. તપથી મન બુિԺ પર સંયમ આવે. ԥાન તો 

શԺુના ઉપયોગથી જ થાય છે.  
 ઇિլԍયોના ԥાનથી ફԝ બાՑ િવકાસ થાય પણ પિરવતӪન/Transformation ન થાય. 

ઇિլԍયોના ԥાનથી મેમરી չટӬ ՘ચર ડેવલપ થાય–જ ેસՔૂમ ઇિլԍયોનો િવչતાર છે.  
 આԵા ԥાન չવԁપ છે. તેને ઇિլԍયોથી ન ӽણી શકાય. આԵામા ંӽણવાની શિԝ 

છે – չવભાવ છે. જો ‘ઇંિԍયԥાન’ નો આધાર ઘટે તો ‘આԵԥાન’ નો િવչતાર વધે.  
 અંદર જ ે આԵા રહેલ છે તેનો ઉપયોગ એટલ ે શԺુનો ઉપયોગ. હવે յયિԝએ તો 

આԵા નથી જોયો. પરંતુ કોઈએ તો જોયો છે – તેને માનવાથી તેમા ંԚԺા રાખવાથી 
તેની સાથે મԋૈી/չનેહ બંધાશ ે અને તેની શિԝ/પરમાણુઓનો સહયોગ મળશે. જમે 
જમે આԵાની શિԝ મનને જુએ તેમ તેમ તે શԺુ થાય.   

 શાિંત આԵા જ આપી શકે. અહંકારનો િવલય શાિંત આપે.  
 յયિԝને પોતાના ં મન/બુિԺ/અહંકાર દેખાય/ઓળખાય. ըયાર બાદ તેનું પિરવતӪન 

થાય તેનું નામ ԥાન. ગીતા મોઢે હોય તે ԥાન નહી, પરંતુ չમૃિત છે.  
 ‘હંુ અને માԀં’ ત ેમૂળ સમչયા છે. ‘હંુ’ કરતા ંપણ ‘માԀં’ વધુ ખતરનાક છે.  
 િનરંતર એવુ ં અનુભવવાનો ԐયԴ કરાય કે ‘આԵાની શિԝથી જ જોવાઈ રՑંુ છે - 

સંભળાઈ રՑંુ છે વગેર.ે શરીર તો એક સાધન માԋ છે. આમ સતત  આԵાԁપી મૂળને 
પકડી  જ રખાય. “મારી ચેતના મને Ԑકાશ આપી રહી છે” તેમ અનુભવવું.  

 յયિԝ પોતાના અંગત એકાંતનો સમય ફાળવે. હંમેશા ંબીӽને જ ઉપલկધ ન રહેવું. 
આકાશ, સૂયӪ, કુદરત સાથે રહેવુ.ં સતત ԐવૃિԱ ન કરવી. કોઈ પણ ԐવૃિԱ વગર શાિંતથી 
એકાંતમાં બેસો. મન, બુિԺનો િવԚામ થશે, તો શાિંત મળે અને આԵાના તરંગો 
ઝીલાય. આԵԥાની յયિԝનું સતત િચંતન કરવાથી તે ԥાનીની સહાય મળે છે.   

 િવપરીત વાતાવારણથી ભાગવું નહી.ં શԺુને ઉપયોગમા ંલેવું જથેી પોતાના િવરોધનો 
અહંકાર તૂટે.  રાગ, Հષે પૂવӪԆહ ઘટે. – Ԑે՘ટીકલ કરો.  

 પાંચ ઇિլԍયોનું અનાવնયક ભોજન ઘટાડો. ઇિլԍયોનો સձયક્ રીતે ઉપવાસ કરો. 
આંખ/કાનનો ઉપવાસ કરો. յયિԝની Ԑકૃિતનો չવભાવ આԵામય થઈ ӽય તે 
‘િવԥાનમય’ આԵા છે.  

સըસંગ ԃમાંક [795] 20 JUL 2003 A 

 શુભના પુէռથી િચԱશુિԺ થતી નથી. ચતેન/Ԑԥાશિԝ હજુ દૂર છે. પાપ-પુէռ સՔૂમ 
શરીરમાં જમા થાય છે. પէુռ- જլમમરણનુ ંદુ:ખ મટાડ ેનહી.ં  

 પુէռ હોય તો જ સըસંગ મળી શકે.  
 બુિԺ જડ છે. િચԱ િવՊ ચેતન છે. આԵાનો કરંટ િચԱન ેસીધો મળે. મન/બુિԺ કાંઈ 

કરી ન શકે, િચԱ કરી શકે.  
 િચԱશુિԺનો પિરԚમ કારણ શરીરમા ં ӽય. કારણ શરીરની શિԝ બદલ ે તો 

જլમમરણ ӽય. મન/બુિԺ ફԝ બહાર જ જુએ. તેને બે એરો નથી. િચԱ બહાર અને 
અંદર એમ બંન ેબાજુ કામ કરી શકે એટલે તેન ેબે િદશા છે.  

 િચԱને િવભાિજત ન કરો. જમે કે જમતી વખતે ફԝ જમો. િચԱ વગરની િԃયા મન 
ઉըપՂ કર ેછે. સવારથી સાજં જ ેકંઈ કરો ત ેિચԱ સાથે રાખીને કરો તો ‘િચԱશુિԺ’ થશે 
અને કારણ શરીર શԺુ થશ.ે  

 કારણ શરીરથી Ԑԥા/િદյયતા દૂર છે. પરંત ુકારણ શરીર (િચԱશુિԺ) વડે  ચુંબકીય ԟેԋ 
ઉըપՂ થશ.ે જ ેԐԥા ખӱચવાનું કાયӪ કરશ.ે  

 િચԱશુિԺવાળી յયિԝ કોઈ પર ԃૂરતા ન કર/ેકોઈનું અિહત ન 
કર/ેકપટ/લુ՞ચાઈ/છેતરિપંડી ન કર.ે તનેી ઉપિչથિત બધાનંે ગમ.ે  

 



10 
 

સըસંગ ԃમાંક [795] 20 JUL 2003 B 

 આԵા/િદյયતાના Ԑકાશ પહેલા ંજ ેઅંધાԀં આવે તેમાં સાધક િનરાશ થઈ શકે છે કે 
આիયાિԵક સըસંગ ન ગમે/ગુԀની વાણી ન ગમ/ેએમ લાગે કે દુિનયા કે અիયાԵમાં 
કઈં મેળ પડતો નથી. ગુԀ પણ દૂર છે. – આવું થાય તો તેને પણ ‘જોવંુ’. 

 સજંોગો જટેલા પણ િવԀԺ હોય, સંકટ હોય તેમ િચԱશુિԺના ચાլસ વધાર.ે 
િનոફળતા, અંધાԀં, પરાજય હોય ըયાર ેજ પુԀષાથӪ વધ ુથાય. િચԱશુિԺ માટે յયિԝ 
પોતાનું િચԱ હંમેશાં મહાશિԝના չમરણમાં જોડી રાખ.ે  

 અંદર જ ેચેતનતՕવ/ગુԀતՕવ છે તેના չમરણમાં રહેવુ.ં મըૃયુ પછી તે ચેતનતՕવ  જ સાથ ે
હોય છે - રહે છે.  

 શરીર/મન/બુિԺ ગમે ըયાર ેફરી શકે/બગડી શકે. એટલે શુભને બદલે શԺુનો ԐયԴ 
ચાલુ રાખો. િચԱશુિԺ માટે પોતાના દોષિનવારણમાં હંમેશાં ԐયԴ રાખવો.  

 કોઈ յયિԝને સામે ચાલીને સુધારવાનો ԐયԴ ન કરાય. પણ જો ત ે પછેૂ તો યો՛ય 
જવાબ અપાય. દા.ત. કમӪકાંડીને સામથેી બહુ કહેવું નહી.ં જ ેકોઈ િԃયા/કમӪ કરો તેમાં 
ԥાનԍિՋ/આԵԍિՋ રાખો. ફԝ િԃયાનું કોઈ મહՕવ નથી.  

 એકાԆતાને િચԱશુિԺ સાથે કોઈ સબંંધ નથી. પરંતુ લԟ િચԱશુિԺનું હોય અને յયિԝ 
આંખ બંધ કરીને અંતમુӪખ થાય તો થોડો ફાયદો થાય. પણ જԁરી નથી. չટӬ ેસ વગર 
મનને ԍՋા બનીને જુઓ. શાતં થાઓ– માનિસક િԃયાԁપે નહી ંપરંતુ મનના ԍՋાԁપે.  

સըસંગ ԃમાંક [796] 27 JUL 2003 A 

 દેહ અન ે અંત:કરણ - ‘હંુ’ નથી તેમ બધા બિુԺથી ӽણ ે છે પણ અનભુવતા નથી. 
અહંકાર ઉપર ચોટ પડવી જોઈએ તો િચԱશુિԺ થાય.  

 િચԱ એ રીતે રાખો કે તે આપણું નથી પણ ઈՊરનું છે. બુિԺ મારી નથી. મુિԝ માટે 
પરાબિુԺ/Ԑԥાશિԝ જોઈએ.  

 માԀં અશԺુ િચԱ મને માլય નથી તેમ અનભુવો/જુઓ. સըસંગમાં પરમની ધારા આવી 
રહી છે તેમ અનુભવતા ં િચԱશુિԺ થશે.  કોઈ પણ કાયӪ કરો ըયાર ે જુઓ કે “મારો 
અહંકાર કાયӪ નથી કરતો પરંતુ અદંર રહેલ ઈՊરની શિԝ કાયӪ કર ેછે”. 

 સըસંગ ન હોય ըયાર ેબહાર હંમેશાં આԵાના પԟમાં રહો. અંત:કરણમાં નહી.ં  
 કોઈ յયિԝ તમારી સાથે સારો յયવહાર ન કર/ેિવપરીત ઘટના બને અને દુ:ખ લાગે 

તો અહી ં તમ ે તમારા િચԱને ‘તમાԀં’ માլયું, જ ે ખોટંુ છે. તમાԀં મન, િચԱ, બુિԺ, 
અહંકાર તમારા ંનથી. િવવેક બુિԺ રાખો.  

 રાԋે સૂતાં પહેલા ંિદવસ ેથયેલ િચԱના ՙલેશન ેજુઓ, અને ત ેભાવન ેગુԀના આԵાની 
સાԟીએ િચԱની એլટӬ ીને દૂર કરવાનો ભાવ કરો.  

 લાભ/નુકસાનનો આધાર િચԱની શુિԺ/અશુિԺ સાથે નથી, પરંતુ મનના પરમાણુઓ 
સાથે છે, બુિԺ/અહંકાર સાથે છે, તે અદંરનો િહસાબ છે.  

 અંદરની અતીિլԍય શિԝ જુદી જ છે. આંતિરક રીતે શુԺ રહો. સજંોગવશાત્ ખોટી 
િԃયા પરાણે કરવી પડે તોપણ આંતિરક રીતે સાથે ન રહો.  

 િચԱશુિԺવાળી յયિԝ મન, બુિԺ, િચԱ, અહંકારને પોતાના ંમાનતી નથી. તેથી તેના 
Հારા થયેલ સાԀં કામ ઊիવӪલોકમાં જશે કારણ કે અંત:કરણને પોતાનંુ નથી માનતી.  

સըસંગ ԃમાંક [797] 03 AUG 2003 B 

 લાગણીઓના અવરોધથી માનિસક દુ:ખ આવે અને તો જ આԵા તરફ પુԀષાથӪ થાય. 
‘મારાપણુ’ં કાઢી નાખો. તેનો પુԀષાથӪ કરો તો ઊӽӪ બચશે અને ‘હંુ’ નબળો પડશ.ે  

 જ ેસજંોગો બન ેછે ત ેકાળના અણુઓને કારણ ેબને છે. રમણ મહિષӪના કહેવા મજુબ 
“જ ેઘટના બનવાની છે તે બનીને જ રહે છે”. 

 ઘણી વખત સըસંગ કરતા ં‘કઠોર વાણી’ અહમ પર ઘા કરીને વધુ ફાયદો કર ેછે.  
 իયાનની શાંિતથી હંુ/મારાપણું ન ӽય. મનન ે સમજણની જԁર છે. յયિԝના 

પુԀષાથӪમાં ઈՊરની મદદ મળી રહે છે. િચԱન ે‘չવԁપ’ માં રાખો.  



11 
 

 સિંચત કમӪ અનતં કાળથી ચાճયા ં આવે છે. અવચતેન મન અનંત કાળથી છે. તેમા ં
પશુ/પԟી બધાંના ંકમӷ પડેલાં છે. Ԑારկધ કમӪ એટલે આ Ӿવન દરձયાન કરવાના જ ે
કમӷ નԜી થયેલા છે તે. િԃયમાણ કમӪ એટલે વતӪમાનના ંકમӪ. આ વતӪમાનના ંકમӪમાં 
સાવચતે રહેવાથી િԃયમાણ  કમӪ અટકે છે.  

 સિંચત/Ԑારկધ કમӪ ખરાબ હોય તોપણ ԥાન થાય. માટે ડરવું નહી.ં પિરԚમ કરવો. 
ԥાનમાગӯ અլયની નોધં લ ેપરંતુ ત ેખરાબ હોવા છતાં તેમા ંઆԵા જુએ છે. કોઈનો 
િતરչકાર ન કરવો. յયંગ/કટાԟ ન કરવો. કોઈને લઘુ ન કહેવા.  

 આપણી શિԝ/ઊӽӪને નેગેટીિવટીમા ંન ખચӪવી. વાતનો સાર પકડવો.  
 સિંચત/Ԑારկધ કમӪની િચતંામાં ન રહેવુ.ં વતӪમાન કમӪ ઉપર իયાન આપવું.  

સըસંગ ԃમાંક [798] 10 AUG 2003 A 

 Ԑકૃિતમાં િવԟેપ આવે ըયાર ેપણ જ ેસહજ રહે તેને જ સહજ અવչથા કહેવાય. મનની 
િչથરતાને િચԱશુિԺ ન કહેવાય – કોઈનો չવભાવ શાતં પણ હોય.  

 જનેો ઝોક અંત:કરણ ઉપર હોય તેનુ ંિચԱ અશԺુ છે. જો અંત:કરણ આԵા તરફી હોય 
તો િચԱ શԺુ થાય છે.  

 Ԑԥાશિԝ વગર િચԱ શԺુ થશ ેનહી.ં શԺુ ચેતન/Ԑԥા વડે જ િચԱ શԺુ થાય. (જમે 
શԺુ પાણી વડે જ કચરો સાફ થાય) ԥાની પુԀષના સըસંગ/મԋૈીથી Ԑԥા ӽગૃત થાય. 

 Ԑԥામા ંિչથર િચԱને મનની પિરિչથિત/સજંોગો િડչટબӪ ન કરી શકે.  
 તમે મનગમતી િչથિતમાં જ રાӾ રહો ત ેસહજ નથી. દરકે સજંોગોમાં સહજ રહેવુ.ં  
 રોજની ઘટનાઓમાં િચԱશુિԺ કરવી. જો ન થાય તો ԥાનીને હાજર કરો/તેની સહાય 

માંગો/ԐાથӪના કરો. તો પુԀષાથӪથી િચԱશુિԺ થશ.ે  
 તમને વધુ િવચારો આવે/િચંતા થાય/ભય લાગે તો તે બધી િચԱની અશુિԺ છે.  
 જો ઘટનાના પરમાણુ յયિԝને િડչટબӪ કર/ેતેની અંદર આવે તો સમજવુ ં કે અંદરની 

િચԱની અશુિԺના પરમાણુ બહારની ઘટનાને આકષӲ છે. આવુ ં થાય તો બનતી 
ઘટનામા ં ‘મારાપણું’ રાખવું નહી.ં ફԝ ‘જોવુ’ં. իયાન વડ ે આ અદંરના પરમાણુઓ 
ઉદય પામીને જલદી િનકાલ પામે છે એટલે અહંકારને અશાંિત લાગ.ે પરંતુ આવું થાય 
ըયાર ે પોતાના ‘չવભાવ’માં રહેવા/ટકવા ԐયԴ કરો. જ ે ઘટના બને છે તે તમારા 
અંદરના પરમાણુને ખӱચીને બહાર કાઢે છે. અઘԀં લાગે તો કીતӪન, չતવન, ગુԀવાણી, 
વાંચન, ԐવૃિԱ કરવી.  

 બીӽનો ઊભો કરલે તાપ સહન કર ે તેન ે ԟાંિત કહેવાય. િતિતԟા એટલ ે પોતાના જ 
પરમાણુઓનો તાપ સહન કર.ે ԟાંિત અઘરી હોય છે.  

 સըસંગની સાથે સાથે ԟાિંત અન ેિતિતԟા થવી જોઈએ. આમ થાય તો પુէռ શુિԺ મા ં
ԁપાંતિરત થાય છે જ ે િચԱશુિԺ કર ે છે. – નિહતર ફԝ પુէռ બને પણ ԁપાંતિરત 
નહી ંથાય.  

સըસંગ ԃમાંક [798] 10 AUG 2003 B 

 સૂઝ/સમજણ/સાચી સમજણ.  
 સૂઝ કોઈને પણ આવે. આԵાનું չપંદન િચԱમાં આવે તેને સૂઝ કહેવાય. չમરણને સૂઝ 

ન કહેવાય. અનુભવને સઝૂ ન કહેવાય.  
 સમજ -  કેળવણીથી આવ/ેસըસંગથી આવ/ેિચԱશુિԺથી આવ.ે સમજ કાયમી હોય 

જયાર ે સૂઝ ચમકારા જવેી હોય- તે કાયમી નથી. સમજ બુિԺથી ન આવ.ે સમજને 
իયાનની અનુભૂિત સાથે સંબંધ છે. સમજ મૂંગી ચીજ છે.  

 સમજણ յયԝ થાય. (શկદ/િԃયા વગેર ેՀારા). ԥાનીની સમજણ Հારા સમજ આવ ે
છે. յયિԝએ અણસમજ દૂર કરવી જોઈએ. չવનુ ંઅԥાન દૂર કરવા મથે તનેે સમજદાર  
કહેવાય. ԥાન – ԥાનીના Ԃદયની ગુફામાં છે.  

 “હંુ ӽણું છંુ”, “મને બધું આવડે છે” તેમ રાખશો તો આગળ નહી ંવધી શકાય અને આ 
બાબતમાં ԥાની પણ કંઈ કરી ન શકે.  



12 
 

 ԥાનીના સંગમાં નબળા િવચારો આવે તો મૂંઝાવું નહી.ં તેની ચતેનાએ આ િવચારને 
કાઢવા માટે સપાટી ઉપર લીધો છે. ԥાનીને ԐાથӪના કરવી કે િચԱશુિԺમાં મદદ કર.ે  

 ઘણી વખત Ԑકૃિતનો ખરાબો (કષાય) ԥાનથી જતો નથી. આમ થાય તો તેન ે
અવગણીને આԵા તરફ લԟ આપવું. અંતરયાԋી(સાધક)ને પોતાના દોષો તરત દેખાશ ે
અને તેને સુધારવાનો ԐયԴ કરશ.ે  

 પોતાના કષાયો દુ:ખ આપે તે Ԑગિતનુ ંલԟણ છે. ધીમે ધીમે Ԑકૃિતથી અંતર થતું જશ.ે 
સમય આવશે ըયાર ેશરીરના ંકՋ/કષાયો પણ પારકાં લાગશ.ે પોતે આԵા છે.  

સըસંગ ԃમાંક [800] 24 AUG 2003 A           

 દરકે յયિԝ પરતԋંતાથી પીડાય છે. તો չવતંԋતા આવે કે કેમ ? 
 પહેલાં તો Ӿવને ખબર પડવી જોઈએ કે આપણે પરતંԋ છીએ. બાળપણ, યુવાની, 

Ԑૌઢાવչથા વીતી ӽય ըયાં સુધી ખબર પડતી નથી. સાԀં չવાչթય, પૈસો, સંબંધો આ 
બધું ગમે ըયાર ેજઈ શકે છે. ખતરો કાયમ છે.  

 આԵાની નӾક જવા માટે ધાિમӪક Ԇંથો/ઉપિનષદો વગેર ે વાંચવાની જԁર નથી – 
પણ અદંરનાં આવરણો ઓળખીને દૂર કરતાં શીખવું જોઈએ. અંદર આવરણોનો 
અંધકાર છે. સըસંગમા ંઆ આવરણો ઉપર Ԑકાશ કેમ પડ ેતેનુ ંકામ થાય છે. յયિԝએ 
પોતાના յયિԝըવથી છૂટા પડવાનું છે. આիયાિԵક յયિԝએ સમજણ વધારવી. 
બીӽની સહાનુભૂિતની જԁર નથી.  

 ԥાન સંયોગોને આધીન નથી- તેમાં չવતંԋતા છે. તે չવયંભૂ છે. જો ԥાનમાં ડૂબકી 
લાગે તો չવતંԋતાનો અનુભવ થાય. “માર ેઆԵાને ӽણવો જ છે” તેવો સંકճપ હંમેશા ં
રાખો.  

 իયાનમા ંશԁઆતમાં કતાӪભાવ હોય છે- બધી ખબર પડે છે અને બાદમા ંતે કતાӪભાવ 
અԍնય થાય છે અન ેઅદંર શું થાય છે ત ેખબર નથી પડતી. તો શું સમજવુ ં? 

 અહી ં માԋ શરીર/મન/િવચારોને હલાવવા નહી ં – એટલે આԵાનો Ԑકાશ શરીરના 
એક એક પરમાણુઓમાં Ԑસરતો હોય. તે અવધાનની બહાર નીકળવા માટે હોય છે.  

 મન, બુિԺ બહારની વչતુઓ શી՚યા કર ેછે પણ આԵԥાનમા ંમન, બુિԺનું િશԟણ 
ન ચાલે. આԵાનું િશԟણ એ અિչતըવનું િશԟણ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [800] 24 AUG 2003 B 

 իયાનમા ંપંચિેլԍયનું મૌન થાય છે.  મનના 9 ભાગ છે- તેન ેકોઈ ӽણી ન શકે. આખં 
બંધ કરો એટલ ે મનનો ઉપલો ભાગ શԺુ થાય. આԵા કૂટչથ છે- જનેા પર અનેક 
શરીરો કુટાઈને બને છે. આԵા અનંત કાળથી છે- પણ અંતરાયોને કારણે અનુભવાતો 
નથી. જ ે આԵાના Ԑકાશને અટકાવે છે ત ે અશિુԺ છે (પӽૂ, િԃયાકાડં વગેર)ે. જો 
յયાપક/સવӪԋની પӽૂ કરો તો િચԱશુિԺ થાય. સાિՕવકતા પણ જլમમરણ વધાર ે છે. 
સાિՕવકતા Հારા મનની અશુિԺ ન વધવી જોઈએ. સાિՕવકતા મનમાં જમા ન થવી 
જોઈએ.  

 નԜી કરો કે, કઈં પણ થાય, હંુ એક કલાક આખં બંધ કરીને બેસીશ-પછી ԥાનીની 
સાԟીએ અંદર જુઓ. ԥાન + Ԑાણશિԝ (સુરતા) અંદરના પરમાણુઓને બાળે.  

 իયાનમા ંઅંદર શું થાય છે તે ખબર ન પડ ેતે સાԀં છે. અહમ નોધં ન લે તે સાԀં. જો 
Ԑકૃિત ӽણે કે અદંર શું બլયું તો અહંકાર વધુ ડેવલોપ થાય. իયાનમાં ‘હંુ છંુ’ – તેવી 
આԵાની ӽગૃિત રહેવી જોઈએ- તે જԁરી છે. ‘હંુ છંુ’ – તે અનંત કાળથી છે. તે 
અિչતըવ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [802] 07 SEP 2003 A 

 વાչતિવક (Real) ‘હંુ’ અને ખોટો ‘હંુ’ – એમ બે Ԑકારના ‘હંુ’ (I) છે. Real-I અનંત 
જլમોથી સનાતન છે. તેને પામવા માટે ખોટો ‘હંુ’ (False I) જવો જોઈએ. દરકે જլમ  
નો False I (કૃિԋમ હંુ) અલગ હોય છે. આ નકલી ‘હંુ’ દુ:ખ આપશે.  



13 
 

 મન/չમૃિતમાથંી નકલી ‘હંુ’ બને છે. չમૃિતની રકેોડӪ થયેલ કેસેટને ‘નકલી હંુ’ કહે છે.  
 અહમ (નકલી હંુ)માથંી અનેક ‘નકલી હંુ ‘  Ԑગટે છે (રԝબીજ રાԟસ) જ ે અનંત 

જլમોનું કારણ છે. જનેી સામે લડાઈ કરવાની છે. ‘નકલી હંુ’ ની બધી ઇ՞છાઓ પૂરી ન 
કરવી. ધાિમӪક િԃયાઓ ‘નકલી હંુ’ ન ેમારી ન શકે.  

 મનને થાબડીને બચાવવું સાԀં નથી. તેને મારવું જોઈએ. નિહતર ‘હંુ’ બચે છે.  
 ઈՊરને ԐાથӪના કરો કે ‘મારા જլમમરણ ઘટાડો’/આԵાની ԐાિՃ કરાવો/અહમનો 

નાશ કરો.  
 ԥાનીપુԀષ હંમેશા ંભવખદે (જլમમરણ) કાપવા માટે જ કામ કર ેછે. લૌિકક કામ માટે 

નહી.ં દેવ- દેવીઓ લૌિકક કાયӪ માટે છે. દેવ- દેવીઓ મુિԝ ન અપાવી શકે.  
 જ ેકમӪનો ભોગવટો પૂરી રીતે ન થાય ըયાં સુધી કમӪ છોડશે નહી.ં  
 ભજન/ભિԝ/પӽૂમાં તճલીન ન થતાં (ન  ચોટતા)ં  ӽગૃત રહીને આԵામાં રહેવું.  
 આԵાને ભાવ,  હરખ, શોક չપશӪતો નથી. ધાિમӪકતાની પાછળ ‘હંુ’ છુપાયો છે.  
 વનչપિત/વૃԟો  સારા- ખરાબ તરંગોને તરત પકડે છે.  
 શկદો յયિԝને સધુારી શકે નહી.ં પરંતુ જો ԥાનીની અવչથા સાથ ે જોડાઓ તો 

સુધારો થાય. જլમમરણ કેમ કપાય તેના ઉપર જ ભાર આપવો. ધાિમӪક જ՛યામાં જ 
અહંકાર વધ ુદેખાય.  

સըસંગ ԃમાંક [802] 07 SEP 2003 B 

 ձયુઝીક/વાચંન/િԃયા વગેરમેાં તճલીન થવાથી જլમમરણ નહી ં કપાય. િવષયોમા ં
તճલીન થવું નહી.ં મનનો ખોરાક પાંચ ઇિլԍયોના િવષયો છે. એટલે મનનો ખોરાક 
ધીમે ધીમે ઓછો કરીને અંદર જુઓ. (ԃોધ/લોભ/માન ...) 

 ભવખેદ દૂર કરવા - િચԱશુિԺની વૃિԱ હંમેશા ંરાખવી. મનને કાયમી સાંભળો નહી ં.  
 આંખ, કાન, વાણી, ઇિլԍયો ખોટી જ՛યાએ ન જવી જોઈએ. નિહતર શԺુ ભાવ ન 

થાય. શԺુ ભાવ એટલે ભવદુ:ખ કાપવામા ંજ વૃિԱ હોય. દરકે કાયӪ ઈՊરનું જ છે તેમ 
રાખો. ખોટંુ ન કરવું. તેમ કરવા જતાં છેતરાવું પણ પડે – પણ તે પણ ફાયદાકારક છે.  

 મન/બુિԺ/չમૃિતમાથંી ‘શુભ ભાવ’ આવ ેછે – ત ેઉપર ન ઊઠી શકે, ԧાર ે‘શԺુ ભાવ’ 
વાળી յયિԝ ઉપર ઊઠે. શԺુ ભાવમાં મન/չમૃિત વગેર ેન આવ.ે ‘શԺુ ભાવ’ ӽગૃત 
થતાં જ જլમમરણ ઉપર કંટӬ ોલ આવે છે. જનેે યોગાԁઢ յયિԝ કહેવાય.  

 મન મરી જવું એટલ ે ત ેશԺુ ભાવથી ભરાઈ ӽય છે. (નાશ થાય તેમ નહી)ં. શԺુમાં 
આવો.  

 મન કંઈ કર ેકે ન કર ે– તે Ԟાંય પહોચંાડશે નિહ.  કરવાનું બધું મનમાથંી આવે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [803] 14  SEP 2003 A 

 પુէռથી િચԱશુિԺ થતી નથી. પોતાની Ԑકૃિતના દોષ જોવા. તેન ેદૂર કરવા.  
 ԥાનીને મૂડ જવેુ ંન હોય. તેના િચԱનો નાશ થયો હોય છે અન ેતેની Ԑԥા આԵામાં 

ભળી ગઈ હોય છે.  
 પોતાની બુિԺ પોતાની Ԑકૃિતના દોષને જોઈ શԝી નથી કારણ કે બિુԺ જ દોષની 

બનેલ છે.  
 પરાબિુԺને પોતાના દોષ (չવદોષ) દેખાય. બુિԺનો લય થાય તેવી ઈ՞છા રાખવી.  
 Ԑકૃિતના દોષો સમજણથી જશ.ે શાિંતથી નહી.ં હંમેશા ંչવદોષ દશӪન કરો. જમે જમે 

չવદોષ દશӪન વધ ેતેમ તમે આԵદશӪન વધ.ે કારણ કે જોવાથી દોષ ӽય છે.  
 ‘ԥાની પાસથેી મને Ԑԥા મળે’ તેવી તીԙ ઈ՞છા મનમાં રાખવી.  
 ԥાની બોલતા ન હોય ըયાર ેવધુ સારો સըસંગ થાય. કારણકે શկદોનું આવરણ નથી. 

પરંતુ આમ થવા માટે յયિԝ િતિતԟામાથંી પસાર થયો હોય તેને થાય.  
 રાિબયા (મિહલા સંત) ઉપર આવેલ અըયંત ખરાબ પિરિչથિતનો પણ તેણે િતરչકાર 

ન કયӷ. તેથી િતિતԟા થઈ અને સըસંગ વગર ԥાન થઈ ગયુ.ં જમેાં સમજણ ઊંડી હોય.  

 



14 
 

સըસંગ ԃમાંક [803] 14  SEP 2003 B 

 પરાશિԝ બધામંાં પડેલી છે. જ ેઅપાિથӪવ છે/અյયԝ છે/ઈՊરની શિԝ છે.  
 આԵા અને Ԑકૃિતના સયંોગથી ઊભો થયલે ધુમાડો તે અહમ છે. (િચԱ જડ Ԇંિથ) 
 յયિԝ અહંકારને પોતાનો માને છે ત ેદુ:ખ ઉըપՂ કર ેછે અન ેશરીરન ેપોતાનું માને છે. 

અહમને ઓળખવાથી તે જશે.  
 અહમની શિԝ ભગવાનની અપરાશિԝ છે. અહમનું ԟેԋ બુિԺ છે. તે િવՊાસુ નથી.  
 બુિԺથી જ બધુ ં ӽણવાથી જլમમરણ વધ.ે પરંતુ બુિԺને પોતાને ӽણવાથી ઘટે. 

બુિԺને છોડવાની નથી પરંતુ તેનાથી િનલӲપ થવાનું છે.  
 જլમથી જ ‘પરાબિુԺ’ ન મળે. પરંતુ ԋીજંુ નેԋ ખૂલે ըયાર ેપરા ચાલુ થાય. (િચԱશુિԺ 

થાય ըયાર)ે. પરાશિԝ Ԑըયેની Ԑીિત અપરાને કાપશ.ે  
 չવદોષ દશӪન જવેા કે લોભ, મોહ, ԃોધ વગેર ેદેખાય કે તરત જ તેને શાંિતથી ‘જુઓ’. 

એટલે તેની અસર થશ ેઅને તે જશે.  

સըસંગ ԃમાંક [804] 21  SEP 2003 A 

 બીӽનો દોષ સતત જોવાથી અને ԥાન Ԑըયે Ԑીિત ન હોય તો િડԐેશન આવે.  
 સતસંગમાં ԥાનના રણેુની ગરજ રાખવી તો չવદોષ દશӪન થશે.  
 સમજનું સુખ મહાસુખ છે – તે આիયાિԵક સુખ છે. આ સુખ મૃըયુ પછી સાથે આવે છે.  
 આԵાનું સુખ – સત્, િચԱ, આનંદ – તે મહાસુખ નથી કારણ કે ըયાં મન નથી એટલે 

સુખ-દુ:ખ નથી પરંત ુ તે ՀլՀ વગરનુ ં છે. એટલે માԀં નથી. પૂણӪ Ԑԥા ખીલે ըયાર ે
Ԑકૃિતની પકડ છૂટે. બુિԺશાળીનું પિરવતӪન થતું નથી. પણ શરણ ેજવાથી/બુિԺ સાથ ે
ભગવાનનો ભાવ જોડવાથી જ કાયӪ થશ.ે સըસંગ/સાધનામાં બુિԺ ન ચાલે.  

સըસંગ ԃમાંક [804] 21  SEP 2003 B 

 બુિԺને સતત ԥાનનો અરીસો દેખાડવાથી િԋગુણી Ԑકૃિતનું શાસન પલટે. બુિԺથી 
કમӪԟય થતો નથી કે જլમમરણ કપાતા ંનથી. બુિԺએ ԥાનના ԁમનું બારણું છે. તેન ે
વળોટીને ԥાનમા ંઆવવાનું છે.  

 આԵામા ંજોવા/ӽણવાની શિԝ છે. તેમાં િԃયાની શિԝ નથી.  
 શરણાગિત એટલે અહંકાર પર વજન ન આપવુ.ં પાઠ, પӽૂ, իયાન વગેર ે પણ 

અહંકારથી જ થાય છે. અહંકારને સતત િશિથલ કરવો. િԃયા પર બોજ ન આપવો.  
 પુԀષાથӪ એટલે અદંર ԍિՋ કરવી. શારીિરક/માનિસક/બૌિԺક/વચૈાિરક બળ નહી.ં 

ઢાચંાની ગિતને િչથર કરવી અને મનને વતӪમાનમા ંિչથર રાખવું.   

સըસંગ ԃમાંક [806] 05 OCT 2003 A 

 અકમӪ એટલે કમӪ કરીએ તોપણ ફળ ન આવે. વમળ ન ઊઠે. દા. ત. સըસંગ.  
 ‘હંુ કતાӪ નથી’ તેમ ԍઢ માનો અને રાԋે સૂતાં પહેલાં “માԀં કમӪ િમթયા થાઓ”/”માԀં 

પાપ િમթયા થાઓ” તેમ 10-15 વાર બોલવાથી આԵાની ԍિՋએ તે િમթયા થશ.ે આમ 
ԍઢપણે િચԱમાં માનવાથી આԵામા ંતેનો չવીકાર થાય છે.  

 જ ેકઈં િનિમԱ આવ ેતે આપણા સչંકારો/કમӷથી ઊભું થયું છે. તે પૂԀં કરવા માટે “માર ે
કરવું પડ ે છે પણ મને કરવામાં રસ નથી” તેમ ԍઢપણે માનો– તો કમӪ નહી ંબને.  જ ે
નૈિમિԱક કમӪ આવે તે આપણો િહસાબ પૂરો કરવા આવે છે. તેને થવા દેવુ.ં અકમӪ 
બનાવી દેવું.  

  ફિરયાદવાળું મન ન રાખવુ.ં તેમ કરવાથી કમӪમાંથી અકમӪમાં ગિત થશ.ે આԵામાં 
બીӽ/અլય કોઈ નથી.  

 સમજણની જԁર છે. સમજણ એ મહાસુખ છે. શાિંત એ મહાસુખ નથી. સમજણ 
થવાથી શાંિત આપોઆપ આવશ.ે ઘટનાઓમાં સમજણની જԁર છે.  

 Many I માં બધા ‘હંુ’ પર ફોકસ કરવાની જԁર નથી. ‘સહજ અવչથા’ નથી – તમે 
જુઓ. ԚԺા રાખો તેથી બળ મળશ.ે આંતિરક કાયӪ કરો.  



15 
 

 આંતિરક મનની પીડા હોય તો આԵાની સાԟીએ તેને જુઓ. શાંિતથી જુઓ.  

સըસંગ ԃમાંક [806] 05 OCT 2003 B 

 ભિԝને હંમેશા ં ԥાન સાથે જોડવી- ભિԝને ԥાનમય બનાવો, નિહતર કચરો નહી ં
બળે. અદંર રહેલ ગુԀતՕવને યાદ/չમરણ કરતા ંજ તે હાજર છે. ԚԺાથી યાદ કરો.  

 ગુԀતՕવનો આશરો લેતાં અહમ/મન/બિુԺનો આશરો ઘટશ.ે પીડામાં ફાયદો થશ.ે  
 માન/સԱા/સુિવધા મળે તો નԕ રહેવુ,ં નિહતર પાપ બંધાશે.  
 ગુԀશિԝ/ગુԀતՕવની સામે પુէռની કંઈ િકમત નથી તેમ માનતાં િચԱશુિԺ થશે. 

પુէռની શિԝને િԃયામાં ન મૂકતા ંત ેિચԱની અશિુԺ દૂર કરશ.ે  
 પરોપકાર કરવાથી પુէռ વધશે અને પરપીડાથી પાપ વધશ.ે િતરչકારથી પէુռ ઘટે.  
 ગુԀતՕવની કૃપાથી જ પէુռ પચી શકે. નિહતર અિભમાન આવ/ેદોષો આવ.ે  
 પુէռને વેડફી નાખવંુ નહી.ં પુէռનો ખચӪ કરીને િચԱશુિԺ કરવી.  

સըસંગ ԃમાંક [807] 12 OCT 2003 A 

 અԥાન દૂર કરવા માટે ԥાનીના ԥાનના Ԑકાશની જԁર છે. જો Ԑકાશ ન મળે તો 
ԥાનના Ԑકાશની તીԙ ઈ՞છા (અભીխસા) રાખવી. જથેી ԥાની ખӱચાશે. ԥાની  
શોધવાથી નહી ંમળે. અભીխસા જ ԥાની તરફ ખӱચશ.ે  

 અનլય ભાવ આԵા/ઈՊર તરફ રાખો અને સમજો કે દરકે કાયӪ તેના માટે કરો છો તેવો 
ભાવ રાખો.  

 વહેવારની િԃયા કરો પરંતુ િԃયામા ંરસ ઓછો હોય અને չમરણમાં રસ હોવો જોઈએ. 
‘િԃયા આԵા તરફી નથી, ખોટી છે’ તેમ મનમાં રાખો. અլયની િનંદા ન કરો. 

સըસંગ ԃમાંક [807] 12 OCT 2003 B 

 ԟર એટલ ેӾવ. બંધન չથૂળ િԃયાથી નથી થતુ ંપરંતુ સՔૂમ મનથી જોડાયા તો થાય. 
વહેવાર સાચવવા િમԋો/સગામંાં જવું પડ,ે અլય કામ કરવું પડે તેમા ં મનથી ન 
જોડાઓ. 

 ખોટા િવચાર આવે તો િચԱમાં રાખવું કે ‘હંુ આની સાથે નથી’ - તેથી ભૂલો માફ થાય. 
અંદરના ખોટા ભાવ સાથે જોડાવંુ નહી.ં અહંકાર સારા/ખરાબ બંને ભાવ સાથે જોડાય 
છે પરંતુ આԵા કોઈ સાથે જોડાતો નથી. (શԺુ ભાવ) ખરાબ ભાવ આવ ેતો ડરવું નહી ં
ફԝ તેને આԵાનો/િચԱનો સપોટӪ  ન કરવો.  

 આԵા સાથે અનլય ભાવ ન હોય તો ધીરજ રાખવી. ઉદાસીન ન થવુ.ં (તે અહંકાર છે). 
 ԥાનમાગӪમાં િԃયા કામની નથી, ԍિՋ જ કામની છે. તમે િԃયાથી અલગ છો. િԃયા 

પાછળનો ભાવ મહՕવનો છે –મહՕવ િԃયાનું નથી પરંતુ આԵાનું છે. તમારા આԵાનું 
ગૌરવ કરો/તેને ચાહો.  

સըસંગ ԃમાંક [808] 19 OCT 2003 A 

 કૃિԋમ ‘હંુ’ (અહંકાર) – સાચા અહંકાર/અિչતըવના ‘હંુ’ ને ઢાકંી દે છે. માન/અપમાન ત ે
કૃિԋમ ‘હંુ’ નો મુ՚ય ખોરાક છે. માન મેળવતા ંઅટકો.  

 કમӪનું બંધન મન/બુિԺ/િચԱથી જ થાય છે. જો ԋણેય એિ՘ટવ ન હોય તો બંધન ન 
થાય. જો ԋણેય એિ՘ટવ હોય પણ પોતે (આԵા/અિչતըવ) સાથે ન હોય તોપણ  
કમӪનું બંધન ન થાય. (હોવાપણું સાથે ન હોય – ԍՋાભાવ). 

 જ ેસુખ મેળવવા ઇ՞છે તેનું દુ:ખ ન ӽય.  
 િચԱની શિુԺ એટલ ેશુ?ં મન, બુિԺ, િચԱ નો જટેલો અભાવ તેટલી શુિԺ. મન, બુિԺ, 

િચԱનો ફોસӪ જટેલો ઓછો તેટલું િચԱ શԺુ.  
 સાંભળનાર/બોલનાર ગૌણ થઈ ӽય પરંતુ સાભંળવાની અને બોલવાની િԃયા ચાલી 

રહી છે તો ‘િચԱશુિԺ ચાલી રહી છે’. 
 અપમાનથી િચԱશુિԺના ચાլસ વધે પણ માનથી ઘટે. દરકે Ԑિԃયાનો સબંંધ િચԱશુિԺ 

સાથે છે. ԍિՋ/સમજણથી િચԱ શԺુ થાય છે.  



16 
 

 બોલતી વખતે – ‘મારી વાણી/મારા િવચાર/માԀં ԥાન...’ તેમ િવચારો તો િચԱશુિԺ ન 
થાય.  

 અլયને ‘յયિԝ’ તરીકે રાગ, Հષેથી નહી ંપરંતુ ‘ત ેઆԵા છે’ તેમ જ જુઓ.  
 જો ԥાની પુԀષની વાણી લખવામા ંઆવે તો િચԱની શિુԺ સારી થાય છે. (આ િԃયા 

કીમતી છે).  

સըસંગ ԃમાંક [808] 19 OCT 2003 B 

 શરીર િદյય રથ છે જમેાં આԵા િબરાજ ેછે. કોઈ પણ િԃયા જવેી કે ચાલવુ,ં ખાવુ,ં પીવુ,ં 
વાહન ચલાવવું વગરેમેાં જુઓ કે ‘િદյય રથ’ કાયӪ કર ેછે અને કોઈ પણ િԃયા ӽગૃિતથી 
સંભાળીને કરો. ӽગૃિતથી ચાલો/જુઓ/સાંભળો. 

 અլય કેવા છે (લોભી/ԃોધી/અિભમાની...) તે જોવામાં સમય ન બગાડો. અլયના 
լયાયાધીશ ન થવુ.ં આપણે આપણને પણ સરખા ંજોતા ંનથી.   

 કોઈ પણ િԃયા કરતી વખતે ‘ઈՊરની હӽર આખંો મને જુએ છે’ તેવો ભાવ રાખો અને 
કાયӪ કરો.  

 િԃયા કરતી વખતે આԵાની હાજરી હોય ત ેસૌથી મોટંુ સાધન છે – તપ છે. દરકે ԟણ ે
િԃયા થાય જ છે. Պાસ લવેો તે પણ િԃયા છે.  

 જમતી વખતે ફԝ જમો અને આԵા Հારા જુઓ કે આԵાને થાળ ધરાવાઈ રՑો છે.  
 ԍՋા એટલે ફԝ જોનાર. ԥાતા એટલે દરકે વչતઓુ ӽણનાર. આԵા – ‘ԍՋા અને 

ԥાતા’ એમ બે અલગ રીતે કાયӪ કર ેછે. ‘յયાપક રીતે જુએ તે ԍՋા’ અને ‘յયિԝગતԁપે 
વչતુને ӽણ ેતે ԥાતા’.  ԥાતા ધીમે ધીમે ઘટાડીને ԍՋા તરફ જવંુ.  

 જો ԥાતા-ԍՋામાં અંતરાયો આવે તો ગુԀતՕવને હાજર કરવુ.ં તેની ԍિՋ પડે તેવી 
ԐાથӪના કરવી. તેની ԍિՋ પડતાં જ િԃયા/ભોજન Ԑસાદ બની ӽય છે.  

 સફળતા/િનոફળતા બનંમેાં ગԀુԍિՋ (ભગવાનની ԍિՋ) જોઈએ. િનոફળતાથી બીવંુ 
નહી.ં ગુԀતՕવને સાથે રાખો.  

 કારણ વગર ભૂતકાળના દોષોને યાદ કરીને દુ:ખી થવું નહી.ં જો યાદ આવી ӽય તો 
આԵા/સદગુԀની હાજરીમાં કહો કે “હંુ આ દોષની સાથે નથી”. 

સըસંગ ԃમાંક [809] 26 OCT 2003 A 

 અંત:કરણ અંધકારવાળું છે. ԥાની પાસે અંત:કરણ ન હોય. ԥાનીના ԥાનના Ԑકાશ 
વડે અંત:કરણ દૂર કરવાનો ԐયԴ કરો. તેથી ધીર ે ધીર ે Ԑԥાશિԝ ӽગશ.ે આ 
Ԑԥાશિԝ આԵાનું િકરણ છે – તે પોતે આԵા નથી અને તે અિવનાશી છે. 
અંત:કરણનો અમુક િહչસો નીકળે પછી જ પોતાનો Ԑકાશ ચાલુ થાય છે.  

 જો ԥાની સાથે સારો એવો યોગ હોય તો յયિԝમાં Ԑԥાશિԝ હોય જ. પરંતુ તેની 
સાથે જોડાણ ન હોવાથી તે કાયӪરત નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [809] 26 OCT 2003 B 

 Ԑԥા ӽગૃત થતા ંજ յયિԝના 15-20 થી વધુ જլમ નહી ંથાય. ӽગિૃત રાખવાથી તે 
ӽગૃિત Ԑԥાના Ԑદેશમાં લઈ જશે. ӽગૃિતનો થાક લાગી શકે – Ԑԥાને થાક નહી ંહોય. 
Ԑԥા હોય તો કમӪનો ԟય થાય જ. નિહતર કમӷ બլયાં કર.ે  

 અશાિંતના વાતાવરણમાં પણ ӽગૃિત ӽળવવી.  
 જો સըસંગમા ંઅંત:કરણ એિ՘ટવ ન રાખો તો ઉપરની Ԑԥા કાયӪ કરશ.ે  
 જનેી Ԑԥા ӽગૃત ન હોય તે અլયન ેઆԵાԁપે ન જોઈ શકે. પરંતુ તે અլયને મનથી 

દેવԁપે જોઈ શકે. – તમ ેદેવ છો તેમ કહેવું નહી ંનિહતર સામનેી બાજુ અહંકાર વધે. 
આમ કરવાથી ӽગૃિત વધે અને ધીમે ધીમે Ԑԥા તરફ જવાય.  

 તમારી દરકે ԐવૃિԱન ેહંમશેા ંઈՊર સાથે જોડો/તેને ઈՊરનું કાયӪ માનો.  
 દરકે յયિԝમાં શԺુ આԵા છે તે જુઓ. પરંતુ તનેી Ԑકૃિત/પૅિકંગ/અવગણુો ખરાબ છે 

તેથી તે એવી હોય છે/յયԝ થાય છે તેમ ӽણો.  



17 
 

 જમે જમે અશાંિતની ӽગૃિત રાખો અને અશાંિતને ӽણતા ӽઓ તેમ શાિંત વધ.ે  
 સըસંગમાં અંત:કરણ િશિથલ (શાતં) થતાં સՔૂમԁપે Ԑԥા આવે જ છે. ત ેકાયӪ કરશ ેજ.  
 સըસંગમાં Ԑԥાનો આનંદ આવ ે તો સըસંગ બાદ ત ે માણો/બેસો. ըયાર ે ӽગિૃતની 

જԁર નથી. (ӽગૃિત માટે ԥાનતંતનુી જԁર છે.) સըસંગધારામાં સાથે રહો.  

સըસંગ ԃમાંક [810] 02 NOV 2003 A 

 સાધકને સવӪԐથમ ԥાનીની જԁર છે. સાધન/સમય/સંયોગ મહՕવના ં નથી. ԥાની 
સાધકને મુ՚ય માગӪ પર મૂકી દેશ.ે જથેી પુԀષાથӪ યો՛ય િદશામાં થાય.  

 જનેી પાસે પણ ӽઓ તનેી પાસે ԥાનનો અિ՛ջ છે કે નહી ંતે જુઓ.  
 આપણી પાંચ ઇંિԍયોના અનુભવો મેમરીમાં રકેોડӪ થાય છે અને તેનાથી િવચારો આવે 

છે/બુિԺનો ઉપયોગ થાય છે. તેથી չવતંԋતા નથી.  
 આપણે ઇિլԍયાતીત શિԝ (આԵા) તરફ ગિત કરવી છે તેવી ખબર હોવી જોઈએ. 

ԥાનનો Ԑકાશ અતીિլԍય છે. તેની શિԝ પરમ મૌનની શિԝ છે. કોઈ પણ Ԑકારના 
િવચારોમાં Ԟારયે ԥાન ન હોય.  

 અիયાԵમાં ԥાત, અԥાત અને અԥેય એમ ԋણ Ԑદેશ હોય છે.  
 અԥેયને Ԟારયે յયિԝનું મગજ પકડી શકે નહી.ં (અપરોԟાનુભૂિત). જ ે ફԝ ԋીӾ 

આંખથી (પાંચ ઇિլԍયો વગર જ) ӽણી શકાય છે.  
 ઇિլԍયોની વૃિԱ Ԑારկધ ઘડે છે. તેની ઉપર ઊઠવા માટે પԀુષાથӪ છે.  
 દુլયવી વહેવારના Ԑભાવમાં ન આવો. Ԑભાવ તો ԥાનનો જ હોવો જોઈએ.  
 જો ӽગૃિતથી Ӿવન વહેવાર કરો તો જ િચԱ શԺુ થાય. ‘શુભ’ માં દબાઈ ન જવુ.ં  

સըસંગ ԃમાંક [810] 02 NOV 2003 B 

 સըસંગની વાણી Ԑըયે અહોભાવ/Ԑીિત થાય તો ત ે િચԱશુિԺનુ ં કાયӪ કર ે છે. 
(Ԑશંસા/વખાણ નહી)ં. ԥાની પાસે ԥાનના પરમાણુઓ હોય. જ ેકાયӪ કરશે.  

 પુէռ ઓછંુ હોય પણ સાધકનો િવવેક હોય તે મે՛ջેટ બનીને ԥાનનું બીજ ખӱચશ.ે આ 
બીજ અંદર રહેલ Ԑԥાને જગાડશ ેઅને િચԱશુિԺ કરશ.ે  

 સાધકને હંમેશાં િવવેકની સાથે Ԑԥા માટેની અભીխસા હોવી જોઈએ. આ િવવેક, 
અભીխસા અને Ԑԥા સાથે મળીને અદંરના અતંરાયો (આԟેપ, અપમાન, આરોપ 
વગેર)ેને ખોદીને બહાર કાઢશ ે – જ ે નીકળી જવા માટે બહાર આવશ.ે આવા સમયે 
સતત – પોતાના સદગԀુ પાસે ધીરજ અને અનુસંધાનનું બળ માંગો. જથેી ઘણી 
િચԱશુિԺ થશ.ે પરમશિԝને આધીન થઈ જવું. Ԑિԃયા લાંબી છે.  

 પુԀષાથӪને સાધન સાથે નહી ં પરંતુ પાચં ઇિլԍયોની શિԝ સાથે સંબંધ છે. જોવા, 
સાંભળવા વગેરનેી િԃયા િચԱશુિԺ/Ԑԥા મેળવવા માટે જ થાય છે તેમ સમજો.  

સըસંગ ԃમાંક [811] 09 NOV 2003 A 

 સાધકે ભૂલ չવીકારવી કે તેની િચԱની અશુિԺ હંમેશા ં વધી છે. પӽૂ-પાઠથી પણ 
અશુિԺ થાય છે. અહી ં શુિԺ એટલ ે મૂળ չવԁપ. (દા.ત. કેસરવાળંુ દૂધ કેસર વડ ે
અશԺુ છે). જમેાં Ԑકૃિત ભળેલ નથી તે જ શԺુ કહેવાય. શԺુથી જ જլમમરણ ઘટે છે. 
Ԑકૃિત અંત:કરણમાં ભળેલ છે તેને દૂર કરવી. પӽૂ વગેરમેાં કતાӪભાવ વગર કાયӪ કરતાં 
શુિԺ થાય છે. ફԝ જુઓ કે પӽૂ થઈ રહી છે. બહારની չથળૂ િԃયા જોતાં શીખો.  

 િԃયા છોડવાથી િચԱશુિԺ થતી નથી. િԃયા પકડવાથી પણ િચԱશુિԺ નહી ં થાય. 
પરંતુ ԍિՋ કેળવો. ગમતી કે ન ગમતી ઘટનાઓને દૂરથી ‘જુઓ’. તેમાં વદેન કરશો તો 
શુભ થશે પણ શԺુ નહી ંથાય. દા.ત. “સըસંગ બહુ જ સરસ હતો”, “મӽ આવી ગઈ” 
વગેર ેવેદન છે. પરંતુ “મારા પુէռથી આ સըસંગ મળે છે” તેમ જોવુ.ં  

 իયાન, સըસંગ, Ԛવણ વગેર ેકԀં છંુ પણ “હંુ કરનાર નથી” તેમ સમજો.  
 બોલનારના શկદો કંઈ પણ આવ,ે સમӽય કે નહી ં– પણ બોલનારની જ ેશિԝ/ધારા 

છે તેની સાથે સંપકӪ / સંબધં ન છૂટવો જોઈએ. તો િચԱશુિԺ થશ.ે  



18 
 

 ԍՋાને કોઈ િવષયની જԁર નથી. અંદર રહેલ અનંત ગિતન ેફԝ જુઓ.  
 િવષયને જોવાથી રાગ, Հષે વગેર ેથશ.ે Ԑકૃિતનાં સખુ/સગવડ કાયમી ન લવેા.ં  
 સમӾ લો કે સારા/ખરાબ બનાવો દરરોજ બનવાના જ છે. પરંતુ આપણે તો 

չવભાવમાં જ રહેવાનુ ંછે.  
 ‘આԥા’માં રહેવું – એટલે ԥાનની ԍિՋ/સૂઝ/સમજણ Ԑગટી તેના Ԑકાશમાં, તેને 

પથદશӪક રાખીને રહેવું. બુિԺ/ઇ՞છાને શાંત કરવી.  

સըસંગ ԃમાંક [811] 09 NOV 2003 B 

 જો յયિԝ ԥાનના િકરણમા ંԐવેશી ન હોય તો પુԀષાથӪનો Ԑારંભ થતો જ નથી. ԧાર ે
પુԀષાથӪનો Ԑારંભ થશે કે તરત જ વતુӪળાકાર ગિતમાથંી સીધી ગિત થઈ જશ ે અન ે
յયિԝ ‘મઈેન રોડ’ પર આવી જશ.ે  

 કાયӪ કરતી વખતે/મըૃયુ વખતે ગԀુતՕવ/ગુԀને સાથે રાખો તો તે ચોԜસ જોડાય છે.  
 ԧાં સુધી અંદરનું Ԑԥા તՕવ ӽગૃત નથી ըયાં સુધી સըપુԀષને Ԑગટ થવુ ંમնુકેલ છે.  
 શુભ અન ે અશુભ બનંે અપરા Ԑકૃિતમા ં છે. તનેે જોવાથી શԺુમાં જવાય. િԃયાને 

յયવિչથત કરાય પરંત ુતનેી ચાહ ન હોવી જોઈએ. સըપુԀષ/ગુԀતՕવની ચાહ હોય.  
 જમે ‘ૐ’ ના કોઈ અથӪ વગર તેનો իવિન જ Ԑભાવી છે તેમ સըસંગના શկદોનો અથӪ ન 

કાઢતા ંիવિન જ મહՕવનો છે.  
 Ԑકૃિત ઉપર કાબૂ ન હોવાથી જો ખરાબ િવચારો આવે તો ડરવું નહી.ં જમે કે કોઈને 

નુકસાન કરવાનો િવચાર વગેર.ે.. પરંતુ “હંુ આ િવચાર સાથે નથી” તમે રાખો તો 
શુિԺમાં જશો.  

સըસંગ ԃમાંક [812] 16 NOV 2003 A (իયાન)   

 સાધક આંખ બંધ કરી, ટԨાર બેસીને અંધાԀં અનુભવે ત ે իયાન નથી. પરંતુ પોતાના 
મનની સુખદ અને દુ:ખદ વદેના જુએ તેન ેիયાન કહે છે. իયાનનો હેતુ જլમમરણ કેમ 
ӽય ત ેજોવાનો છે.  

 ખճુલી આંખ ેԍնયો અંદર ӽય છે જ ેમનમાં દુ:ખ ઉըપՂ કર ેછે. તેથી આંખ બંધ કરીને 
શાતં/એકાંત જ՛યામા ંիયાન કરો. જથેી મન ચો՚ખુ ંઅને િનમӪળ થાય.  

 આપણો મૂળ չવભાવ ‘સત્-િચԱ-આનંદ’ છે. જ ે મળતો નથી – તે દુ:ખ છે. իયાનનો 
હેતુ આ દુ:ખ દૂર કરવાનો છે. મનનું દુ:ખ (ԃોધ/કપટ/લોભ/કંટાળો....)દૂર કરતા ં
ઉપરનો આનંદ મળે છે.  չવભાવનો અભાવ તે દુ:ખ છે.  

 િԃયા કરવી ત ે આԵાનો չવભાવ નથી, પરંત ુ જોવુ/ંӽણવું (ԥાતા-ԍՋા) એ չવભાવ 
છે.  

 સըસંગ/ԐાથӪના/પӽૂ/ધાિમӪક િԃયા વગેર ે અદંરનું દુ:ખ દૂર નહી ં કર.ે પરંતુ ԥાતા-
ԍՋાની ઊӽӪ વડ ે મ՛ેջેટીક સլેટર ઉըપՂ થાય. જ ે અતં:કરણના કષાયો દૂર કરવામાં 
મદદ કર ેછે. յયિԝըવ એ ԥાતા-ԍՋા નથી.  

 իયાનમા ંબેસતાં પહેલા ંજુઓ કે “માર ેԥાતા-ԍՋા સાથે સંબંધ છે”. તેથી લાભ થશ.ે  
 չવխջથી કમӪનો ભોગવટો ભાવાԵકԁપે થાય છે. પરંતુ ӽગિૃતમા/ંիયાનમા ં બુિԺ 

હાજર છે. તેથી પોતાના મનનો પિરચય થાય છે, શરીરના પરમાણુનો પિરચય થાય છે. 
իયાનથી પુէռ મળે છે અને પાપ બળે છે.  

 իયાનથી થતું પિરવતӪન յયિԝ પોતે ન જોઈ શકે. ԥાની જોઈ શકે.  
 બંધ આખ ેիયાન ન થતુ ંહોય તો ઝાડનાં પાંદડા/ંઆકાશ/પԟીઓ જુઓ. સારા તરંગ 

હોય તેવી જ՛યા(મંિદર)મા ંબેસો. અગાસીમાં બેસો. કબીર/રામકૃոણ/રમણ મહિષӪની 
વાણી સાંભળો. – અહંકાર ભાર ેહોય ըયાર ેઆંખ બંધ નહી ંથાય.  

 મ՛ેջેિટક સլેટરની રચના પોતાથી નહી ંથાય. ԥાનીથી થશ.ે અને સમજણ ԐાՃ થશે. 
સમજણ અંત:કરણથી ન આવે. આવેલી સમજણન ેતમારાં દુ:ખો સામે વાપરો.  

 



19 
 

સըસંગ ԃમાંક [812] 16 NOV 2003 B 

 પુէռને લીધ ે સըસંગ મળે. સըસંગથી મે՛ջેિટક સլેટર બન.ે એટલે સըસંગના સમય 
િસવાય પોતાની ઉપર કાયӪ કરતાં આ સլેટર િԃયાશીલ બને. જનેાથી Ԑԥા/આԵાના 
Ԑકાશનંુ સુખ મળવાનું શԁ થાય. આ સુખ સમજણના સુખથી અલગ છે. સમજણનુ ં
સુખ પાિથӪવ છે ԧાર ેઆԵાનું સુખ િદյય છે.  

 તમારા દુ:ખ ઉપર સમજણની નજર રાખવાથી મહાસુખ મળશે અને તેના ઉપર 
Ԑԥાની નજર પડશ ેըયાર ેશાંિતનો આનંદ મળશ.ે  

 સમજણનું સુખ/મ՛ેջેિટક સેլટરનુ ં સુખ હોય તોપણ દુ:ખ તો રહેશ ે જ. પરંતુ Ԑԥાનું 
સુખ શԁ થતાં જ દુ:ખ/ભય જતો રહેશે અન ે અકતાӪભાવ શԁ થશે. Ԑԥાનું સખુ  
અլયને મદદ કરશ.ે સમજણનું સુખ તે ન કરી શકે.  

 ԑી સમયમા/ંમુસાફરી વખતે શાંિતથી આંખ બધં કરી િԃયા વગર અદંર ‘જુઓ’ – 
તોપણ અદંર કાયӪ થશ.ે  

 સાચો સાધક દુլયવી કાયӷમાં સમાધાન કરશે પણ તેની “સમજ હંમેશાં અધૂરી છે” તેમ 
સતત રાખે તો જ નવી સમજ/ԥાન આવશે. ફԝ સըસંગ નહી ંપણ չવાիયાય (િનરંતર 
‘չવ’નું અիયયન) અિનવાયӪ છે. તો જ મ՛ેջેિટક સլેટર/સમજ બને અન ેિદյયતા/Ԑԥા 
તરફ ગિત થાય.  

 આંખ બંધ કરીને િચԱનો ԃોધ/ઉՀગે/રાગ જુઓ. “બીӽની મԋૈી કેમ નથી” તે જુઓ. 
‘અլય Ԑըયે કડવાશ કેમ છે’ તે જુઓ. ભાષા/વતӪન/વહેવારની કટુતા જુઓ. વહેવારમા ં
Ԑકૃિતમાં જ ેકંઈ Ԑગટ થાય છે તેન ેજુઓ. સુખ/સગવડ તરત નહી ંદેખાય. આમ સતત 
કરવાથી આંતિરક ગુԀતՕવ કાયӪ કરશ.ે પોતાના દોષ સતત જોવાથી જ અંદર કામ થશ.ે  

 કામનું સાતըય/મનનું સાતըય આԵાને ખાઈ ӽય છે. કામ વ՞ચે થોડો ԓેક લઈને 
શાિંતથી બેસો અને અદંર જુઓ.  

 Ԑકાશ એ ԐવૃિԱ છે તેથી સૂયӷદય પહેલાં અંધારામા ંઅથવા તો આખં પર પԨી બાધંીને 
իયાન કરો. જનેે સાધના કરવી જ છે ત ેકોઈ પણ પિરિչથિતમાં કરી જ લે છે.  

 મન કદી પણ બહાર જઈ શકતું નથી. પરંતુ િચԱ બહાર ભટકે છે. ԧાં િચԱ ӽય ըયાં 
પોતાની ઊӽӪ મોકલવી નહી ંએટલે લાંબો સમય તે અદંર રહેશ ેઅને જોશ.ે  

 իયાનનો અհયાસ મન/િચԱને િનયંિԋત કર ે છે. િચԱના પરમાણુઓ અનંત છે પરંતુ 
મનના પરમાણુઓ િફ՘સ છે – અનંત નથી.  

 ԥાતા, ԍՋા, મન મૃըયુ બાદ ભેગા ંઆવે છે. ԍՋાને હાજર કરો. મન િչથર ન હોય તોપણ 
ફԝ તેને જુઓ. પોતાના મન/િચԱ પર માિલકીભાવ ન રાખો. િવચારો તો આવશે જ. 
મનમાં અનેક શરીરો આવીને ગયા ંપરંતુ આપણને ‘આ શરીર’ નો માિલકીભાવ હોય 
છે. િચંતા કયાӪ વગર ફԝ જુઓ. મન/િચԱનો չવભાવ જ એવો છે. ધીરજ રાખો અને 
ટાગӲટ વગર સતત પુԀષાથӪ ચાલુ રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [814] 30 NOV 2003 A 

 સըસંગના Ԛવણથી પિરવતӪન નહી ંથાય પરંત ુչવાիયાયથી થાય છે. બહારના િવԟેપ 
Ԑકૃિતમાં િવԟેપ કર ેછે ըયાર ેչવાիયાયની જԁર પડે છે. િનજ չવભાવમાં રહો. 

 આપણું Ӿવન – મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારથી િવષયોમા ં ચાલે છે. જનેાં ફળ હંમેશા ં
કડવાં જ હોય (ભલે મીઠા ંલાગે) અન ેદુ:ખ આપ ેછે.  

 િչથતԐԥમાં મન, બુિԺ, િચԱ, અહંકાર સંપૂણӪ કંટӬ ોલમાં હોય છે તોપણ અિչમતાને 
કારણે તે સદગુԀ પાસે નહી ંઆવી શકે. સદગુԀના શરણમાં નહી ંઆવી શકે. (દા.ત. 
મોરારӾ દેસાઇ)  

 જ ે િչથતԐԥ થઈ શકે તમે નથી અન ે મન, બુિԺ વગેરનેો કંટӬ ોલ થાય તમે નથી તેન ે
સદગુԀની જԁર છે/ӽણેલાની જԁર છે. તો જ પિરવતӪન થશ ેઅન ેબુિԺની બહાર 
જવાશ.ે  



20 
 

 Ԑકૃિતની માયા એવી છે કે ‘յયિԝ પોતે થોડા મિહના માટે જ અહી ંછે’ તે ભૂલી ӽય છે 
અને આԵԥાન િસવાય અլય વչતુ કર ેછે/જુએ છે/અનુસર ેછે.  

 જમે સમજણ ખીલે તેમ િવԥાનમય ભિԝ થશે. જ ેઅહંકારમાથંી નહી ંઆવે.  
 જનેે પરાબિુԺ હોય ત ે રાગ અન ે Հષે બંનમેાં નહી ં ӽય. જને ે ન હોય ત ે ફસાય અને 

իયાન આવે એટલ ેબહાર નીકળે.  
 જણેે સતને ӽણેલ છે તે જ સતગુԀ (સદગુԀ) છે. તે જ મન, બુિԺ િચԱ અહંકારની પેલ ે

પારનો Ԑકાશ લાવી શકશ.ે  
 જને ેભવદુ:ખ/જլમમરણ દૂર કરવાની િનરંતર તીԙ ઇ՞છા હોય તેને સદગԀુનો મેળાપ 

આપોઆપ થાય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [814] 30 NOV 2003 B 

 અըયંત ધાિમӪક/સչંકારી વાતાવરણમાં પણ ԥાતા-ԍՋા હાજર રાખો. વાતાવરણમાં 
ઓતԐોત થઈને મોહ ન પામો. શાՅો/ગીતા વગેરમેાં પણ ઓતԐોત ન થવાય.  

 અિનըયને જોતાં જોતા ંિનըય સતને ӽણો.  
 જો સત તՕવ પડેલું હશે તો તે મըૃયુ સમય ેઆપોઆપ હાજર થઈ જશે.  
 પરાબિુԺના સાધકને બધાં દુ:ખો ભુલાય છે.  
 સըસંગની કૃપાના પરમાણુઓ અદંર રહે છે. તેન ે չમરણમાં રાખો અન ેપԀુષાથӪ કરો. 

આ પરમાણુઓ અલગ હોય છે અને પԀુષાથӪ કરતા ંજ કાયӪ કર ેછે.  

સըસંગ ԃમાંક [816] 14 DEC 2003 A 

 ‘મારી અંદર ભય/લોભ/ԃોધ... વગેર ેપડેલા છે’ તવેો չવીકાર કરતાં જ અને આ દોષોનું 
չમરણ કરતાં જ સըસંગની ઊӽӪને અંદર આવવાની જ՛યા મળે છે. નિહતર સըસંગમાં 
કાયӪ નહી ંથાય. શરીરના બધા જ સՔૂમ પરમાણુઓનું સંચાલન յયિԝના અહમ પાસે 
છે. ઉપર મજુબ չવીકાર કરતાં જ અહમ ખસે છે અને જ՛યા મળે છે.  

 દોષોનું િવՉેષણ ન કરવું પણ ‘જુઓ’. િવՉેષણ મન/બુિԺ પાસે છે પરંત ુ
જોવુ/ંӽણવું આԵા પાસે છે.  

 રમણ મહિષӪનું “હંુ કોણ છંુ?” તે િવՉેષણ માટે નથી. અહમ િનવૃિԱનુ ંલԟ રાખો. 
 અիયાԵ એ િનિવӪષય અવչથા છે. ત ેશીખવાનો િવષય નથી.  
 જમે શરીરને અંગ હોય તમે અહંકાર હોય જ. અլયને નડ/ેસતાવે તેવો ન જોઈએ. 
 નોમӪલ અહંકાર – ԃોધ/લોભ વગેરનેે પોતાનામાં જોશે, દુ:ખી થશે અન ેપુԀષાથӪ કરશ.ે  
 ԥાનીનંુ કામ એ છે કે સાધકમા ંતે પԀુષાથӪ શԁ કરાવ.ે ԥાનીના ԥાનનું બીજ અદંર પડ ે

પછી દરકે િԃયાને પુԀષાથӪ તરીકે લો.  
 “શરીરની માિલકી મારી નથી” તેમ સમજો તેથી અહંકાર પર ચોટ પડશ.ે પરમાણુ 

બદલાશ.ે પુէռના પરમાણુ ભૌિતકԁપે જમા થાય છે- જ ેસુિવધાઓ ઊભી કરશ.ે પણ 
તે Ԑԥાનો પુԀષાથӪ નથી. પુէռથી િચԱશુિԺ નહી ં થાય. પુէռથી આԵા ભાર ે થાય 
ԧાર ેિચԱશુિԺથી આԵા હલકો થાય.  

સըસંગ ԃમાંક [816] 14 DEC 2003 B 

 િચԱશુિԺ એટલે સારા અને ખરાબ બંનેથી છુટકારો. બંનેથી ӽગૃિત (Awareness). 
 પાંચ િવષયોની બધી ԐવૃિԱ (જોવા/સાંભળવા ....) માં ӽગૃિત દાખલ કરો.  
 િચԱશુિԺ માટે પાપ ન બાંધ ે તેવા પુէռની જԁર પડે. જમે કે વતӪન/વહેવાર સારો, 

વાણી સારી, કોઈને દુ:ખ ન આપ,ે આંખની શુિԺ, Ԛવણની શુિԺ, િવચારની શુિԺ 
વગેર.ે આ Ԑકારનું પુէռ પાપને નહી ંબાંધે પણ ઊӽӪ બનાવશ ે– જ ેિચԱશુિԺ કરશ.ે 
Awareness ની શિԝ Հારા બનેલ પુէռ િચԱશુિԺ કર.ે  

 શરીરની ӽગૃિત ત ેԓՐાંડની ӽગૃિત. (િપંડે સો ԓՐાંડ)ે. સમય એ જ અહંકાર છે.  



21 
 

 ӽગૃિત વગર ખોટી િԃયા અહંકારથી થઈ ӽય તે આԵામા ંભૂલવાળી િԃયા જમા થઈ. 
આવું થાય તો બાદમાં ӽગૃિતથી ԍՋાએ ԥાની પુԀષની સાԟીએ દોષ િમթયા કરવા 
માટે અને ફળ ન આપવા માટે ԐાથӪના/ԐાયિՆત કરવુ ં– જ ેચોԜસ કાયӪ કરશ.ે  

 રોજ રાԋે સૂતાં પહેલા ંખોટાં કમӷનું ԐાયિՆત અંતરથી કરવુ ંઅને ભૂલ સુધારવી.  
 લાગણીશીલતા તે Awareness નથી. વધુ પડતી લાગણી તેને ખતમ કર ેછે.  
 ભૂતકાળનાં અધમ કમӷ માટે પણ ԥાનીની સાԟીએ અંતરથી ԐાયિՆત કરવું અને 

માફી માંગવી. આ બાબતમાં અંતરમાં જટેલુ ંદોહન થાય તેટલી િચԱશુિԺ થાય.  
 յયિԝ મૂળ չવભાવથી દૂર થઈ ગયેલ છે. તે પાછો મેળવવા માટે સતત ӽગૃિત 

રાખવી. ӽગૃિત વખતે મનની કેળવણી/બૌિԺક રીત લેવાની નથી. તો જ ԟણેԟણની 
ӽગૃિત આવ.ે  

 બુિԺ પરવશ છે તેથી ભગવાનને રથ સોપંવો કે ‘તમે ચલાવો’. જો બુિԺ સમજવા માગંે 
તો ӽગૃિત (Awareness) ӽય/ન રહે. આપણે ખરાબ પરમાણુ પર કાયӪ કરવાનું નથી 
પણ ӽગૃિત પર કાયӪ કરવાનંુ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [817] 21 DEC 2003 A સાԟી િવશે  

 ԥાતા, ԍՋા અને સાԟી – એ ભવસાગર પાર કરવાનાં ԋણ હલેસાં છે.  
 બહારની િԃયાને સાԟીભાવ સાથે સંબંધ નથી. મનની િԃયા/લાગણીને પણ સબંંધ 

નથી. સાԟીભાવ յયિԝની ઊӽӪનો controller છે. (જમે ટӬ ાિફક કંટӬ ોલર હોય) 
 યથાથӪ/પરમ સըસંગ મળેલ હોય ըયાર ેસાԟીભાવ Ԑગટ થાય છે. સાԟી માટે બહારની 

િԃયા ગૌણ છે. આંતિરક સાԟીભાવ મુ՚ય છે. િԃયા સપાટી ઉપરની છે.  
 જમે સાԟી ԍઢ થાય તેમ յયિԝ િչથતԐԥ થાય (કૃિԋમ સાԟી). સાԟીભાવ પાિથӪવ 

વչતુ છે. ત ે િչથરતા આપે પરંતુ પરમ શાિંત તેનાથી ન થાય અને સાધક પર બોજો 
વતાӪય છે.  

 ԥાતા-ԍՋાનો ભૂતાકાશમાં ઉદય થાય ըયાર ે સાԟીનું િવસજӪન થાય છે. છેճલે ԥાતા-
ԍՋા પણ શાંત થઈ ӽય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [817] 21 DEC 2003 B     ԥાતા-ԍՋા િવશે  

 સાԟી લાંબા સમયે પિરપՄ થાય ըયાર ેલાગ ેકે ‘કંઈ થતુ ંનથી, કેમ થશ,ે પહોચંીશ કે 
નહી.ં....વગેર’ે – ըયાર ેસાԟીભાવ ખરી પડ ેઅને સાધકનો નવો જլમ થાય.  

 લાગે કે કોઈ અԥાત પિરબળ મને જુએ છે/કંટӬ ોલ કર ેછે અને ԥાતા-ԍՋા જլમ.ે  
 ԍՋા (દશӪન કરનાર) એટલે ‘હંુ શરીર/મન/બુિԺ નથી’ તેવું જુએ અન ેઅનુભવે.  
 ԥાતા એટલે કોઈ ચોԜસ ઘટના/વչતુ સાથે હોય અને ‘જુએ તથા ӽણે’. 
 ԥાન થતાં જ સાԟીનું િવસજӪન થાય છે. ԍՋાપણું િનરંતર સાથે હોય. ԥાતા-ԍՋાપણું 

કરોડો જլમને ઓછા કર ેછે.  
 સըસંગમાં ԥાતાની ઊӽӪ յયિԝમાં આવે છે. ‘હિર ૐ’ બોલતાં જ Ԑԥાના સૂՔમ 

પરમાણુઓ િԃયાશીલ થાય છે અને Ԑકૃિતનો ՙલેશ શાતં થાય છે. ՙલેશના 
વાતાવરણમા ંરહેવું નહી.ં  

 ԥાતા કોઈ ચોԜસ બાબતનો હોય. જમે કે ԃોધ/લોભ/ભય/િચંતા આવે તો ‘જુઓ’ – 
તેથી તે બંધનમા ંન નાખે.  

 અંદરથી ԧાર ેબધું એક જ લાગે ըયાર ેԥાતા શાંત થાય અને તેની જԁર નથી. એટલ ે
આԵા ԍՋા չવԁપે રહે. (અદંરના અંતરાયો શાંત થાય એટલ ે ԥાતા յયાપી જઈને 
શાતં થાય). ԥાની હંમેશાં ԥાનમાં જ હોય.  

 ԥાતા- ԍՋાની awareness શાતં થઈ ӽય ըયાર ે સહજ િչથિત રહે. એટલે કે ԥાતા- 
ԍՋા અંિતમ નથી. તે પણ શાંત થઈને આԵાનું સહજ չવԁપ રહે. મતલબ કે શરીરમાં 
ન હોય તોપણ કાયӪરત રહે.  

 



22 
 

સըસંગ ԃમાંક [818] 28 DEC 2003 A   મોહ ઉપર (રાગ-Հષેનું મૂળ મોહ છે) 

 “હંુ શરીર છંુ”, “જોઉં છંુ/સાભંળું છંુ/અનુભવું છંુ તે બધું જ સાચંુ છે” – આ માլયતા 
ખોટી છે.  

 મોહ રોગ છે. તે પӽૂ/યોગ/ગાયԋી/તીથӪયાԋાથી જશે નહી.ં પરંતુ આԵાના િવԥાનથી 
જ મોહ જશ.ે આԵાને ӽણનાર પાસે આ િવԥાન છે. િચԱશુિԺ વડે આԵાનું િવԥાન 
ӽણી શકાય છે. જનેાથી અનંત જլમોની ગિત એક જլમમાં આવી ӽય છે.  

 િચԱશુિԺ એ જ શԺુ આԵાનું Ԑિતિબબં. વીખરાયેલ િચԱ અશԺુ છે.  
 જગતમાં કાયӪ કરતી વખતે ԥાનીની હાજરીનું չમરણ રાખો. સըસંગ દરձયાન થયેલ 

િચԱશુિԺ હંમેશા ં સાથે રાખવાનો િનՆય કરો અને અંત:કરણની આ િչથિત પકડી 
રાખો તેથી અંદર ‘ભેદ’ દેખાશે. (Ԑકૃિત અને ચેતન જુદાં દેખાશ)ે 

 મન અને અહંકાર pure Ԑકૃિત છે. ԧાર ેિચԱ અને બુિԺ બંન ેબાજુ (આԵા તરફ અન ે
Ԑકૃિત તરફ) કાયӪ કર ેછે.  

 “હંુ શરીર છંુ “ તેમ અનભુવાય તે િચԱની અશુિԺ છે. શરીરનો મોહ છે.  
 હંમેશા ંદરકે յયિԝ/સબંંધને આԵા તરીકે જુઓ. (ԐયԴ ચાલુ રાખો).  ભૂલી જવાય 

તો ફરી યાદ આવે એટલે શԁ કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [818] 28 DEC 2003 B 

 જોવું ત ેએક અિ՛ջ છે. તનેાથી બધું બળી ӽય છે. તમારા સુખ, દુ:ખ, દોષો, Ԃદયની 
િવՓળતા વગેર.ે ફԝ ‘જુઓ’. શાિંતથી મչતકના તાળવામા ંશું થાય છે તે ફԝ જુઓ. 
તમારો થાક, કંટાળો જુઓ. આને આતંરતપ/સՔૂમ પુԀષાથӪ કહે છે. જનેી ફԝ તમને જ 
ખબર પડે છે. ઘરમા,ં ધંધામાં, નોકરીમાં થયેલ તકલીફને કારણે થતી િવՓળતાને જુઓ. 
આԵા અલગ છે. આમ કરવાથી િચԱશુિԺની િչવચ ઓન  થાય છે.  ધીમે ધીમે 
‘չવԁપ’ છૂટંુ પડે છે જને ેસાԟાըકાર કહે છે. આԵાની િչથિત આપોઆપ આવે અન ે
ӽય. એમ લાગે કે શરીર/મનનો અભાવ થઈ ગયો છે અન ે ફԝ ‘હંુ’ જ છે. 
(આԵદશӪન). આ વչત ુ મૃըયુ પછી પણ સાથે હોય. તે કાયમી માગӪદશӪન આપે. 
(ભેદԥાન થઈ ગયુ ંછે). Ӿવન ભારԁપ ન લાગે. વીજળીનો ચમકારો તે આ છે.  

 પરામા ંજવા માટે સՔૂમ પુԀષાથӪ જોઈએ. આમ કરવાથી મદદ મળશે. જ ેલોકો ફԝ 
չથૂળતામાં જ રહેતા હોય તેનો સըસંગ ન કરવો.  

 સՔૂમમાં જવા માટે չથૂળ Հારા પુԀષાથӪ છે/િԃયાઓ છે.  
 “અિત ચાલનાર/ખાનારને આ યોગ ԐાՃ થતો નથી” – ગીતા (બધી ઇિլԍયોને 

મન/બુિԺને િવવેકથી જԁર મજુબ જ ચલાવવી.) ઇિլԍયોનો ખોરાક િવવકેથી જ લેવો. 
(સձયક્/સંયમ) – તેવો મતલબ છે.   

 સમજણ મળે/વધે તેમ િવԥાન આપોઆપ કામ કર,ે દેહાիયાસ એની મેળે ન ӽય.  
 અંદરથી સમજો કે “હંુ તો આԵા છંુ”. ત ેઆԵામાં રહેતાં Ԑકૃિતન ેજોઈને દૂર કરવી, 

મન/બુિԺને શાંત કરવી. કંઈ ԐાՃ કરવાનંુ નથી. ફԝ િચԱની અશુિԺ કાઢો.  
 િવՀાન յયિԝ ‘િչથતԐԥ’ તરફ જશ.ે પરંતુ તે ઓિરજનલ નથી/ઇ՞છનીય નથી. 

પોતાના આԵાની િչથિતએ – મન/બુિԺ/Ԑકૃિત જોવી. તેનાથી ઊલટંુ મન/બિુԺથી 
આԵા તરફ નહી ંજોઈ શકાય.  

સըસંગ ԃમાંક [819] 04 JAN 2004 A    

 સըસગં ԚેՌ સાધન છે. અլય સાધનોમા ંતમારા અહમનો સામનો કરવો પડશ.ે  
 જગત ભલે બિહરાԵા હોય, તમાર ેતો અંતરાԵા જ થવું જોઈએ કે જ ેઅંત:કરણ ઉપર 

કાયӪ કર.ે  
 જગત તમને નબળા સમજશે કે તમે બહુ િવરોધ કરતા નથી. જગતના અમકુ પદ/લાભ 

તમાર ેજતા ંપણ કરવા ંપડે પણ કુદરત/અյયԝ હંમેશા ંઅંતરાԵાની સાથે રહેશ.ે  
 અંતરાԵા બીӽને નડશે નહી.ં કડવા અનુભવ થાય તોપણ કટુતા ન લાવવી પરંતુ તને ે

પચાવવા. નીલકંઠની જમે જગતના ં ઝેર Ԃદયમા ં ન ઊતરવા ં જોઈએ. કટુતા નુકસાન 



23 
 

કર.ે તેન ે કાઢવાનું લԟ રાખો. તે જ રીત ે ખોટેખોટી મીઠાશ પણ ઊભી ન કરવી. 
յયવહારમાં સહજ કુદરતી મીઠાશ ચાલે.  

સըસંગ ԃમાંક [819] 04 JAN 2004 B  

 իયાનમાં ઘણી વખત િવ՜નો/અંતરાયો આવતાં હોય તો આપણે ભૂતકાળમા ં કોઈના 
સારા ં કમӷમાં અંતરાય નાખેલ હોય તે કમӷ નડતાં હોય. માફી માંગવી કે “મારાં જ 
અંતરાય કમӷ મને નડ ેછે”. તો આવાં કમӷ નડશે નહી.ં  

 ફԝ ӽગૃિત હોય તનેાથી કાયӪ નહી ં થાય. સાથે સըસંગનું અનુસંધાન રાખવંુ. 
અંતરાԵાને બુિԺ નડશે અને દરકે વાતે અિભԐાય પડશે કે “મને તો આમ લાગે છે”.  
તો Ԟાથંી આԵા Ԑગટે? રોિજંદા յયવહારમાં ԧાં ըયાં બુિԺ દોડાવવાની જԁર નથી. 
આમ કરવાથી બુિԺ પાછળનો અહંકાર નડ.ે  

 વાત સાચી છે/ખોટી છે તેવું બુિԺથી િજવાતા ઇંિԍય જગતને લાગુ પડે છે કારણ કે ՀંՀ 
છે. બૌિԺક િવવેકનો પԟ લેવાથી જլમમરણ વધશ.ે ԐાથӪના કરો કે “હે પરમાԵા ! 
માર ેસાચા/ખોટાના ՀંՀમાં પડવુ ંનથી. જ ેકંઈ પણ સાચું હોય ત ેથાય” – આમ થતા ંજ 
તમે આԵા તરફી થશો. “મગજ/બુિԺ એમ કહે છે કે અમુક વાતો સાચી છે”, પણ હંુ 
મગજ/બુિԺ નથી. તથેી ‘તમને જ સાચા લાગતા સըય’ નો આԆહ નહી ંઆવે. કારણ કે 
તમાԀં સըય બીӽ એગંલથી અસըય પણ હોઈ શકે. જો તમારા સըયનું પાલન ન થાય 
અને દુ:ખ થાય તો સમજવું કે તમ ેઆԵા તરફી નથી. કારણ કે આԵાને દુ:ખ નથી, 
અહંકારને દુ:ખ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [820] 11 JAN 2004 B    

 յયિԝըવ/તમારી Ԑકૃિત સાથે ન રહો. તે િવ՜ન છે. િનરંતર આԵાનું չમરણ હોવું 
જોઈએ. અહંકાર બને તેટલો ઓછો રાખો તેટલું કાયӪ સાԀં થાય.  

 “માર ેમારી Ԑકૃિતથી છૂટંુ પડવું છે” તેવો ԍઢ િનՆય કરો. પોતાનો આԆહ છોડો.  
 મનમાં થતાં չફરુણો Ԑકૃિતના ં છે. Ԑકૃિત શાંત હોય/ન હોય – તે નકામી છે. અિલՃ 

રહો. હંમેશા ંչવԁપને જોતા રહો. મનના ંչફરુણોથી તլમય ન થાઓ. તે આવે/ӽય.  
 ઘટનાનું ‘ બૌિԺક િવՉેષણ’ તમન ેગાંડા કરી દેશ.ે તે ન કરો અને ફԝ ‘જુઓ’. 
 յયિԝની આંતરિչથિત અને આԵાની હાજરી જ મહՕવની છે.  

સըસંગ ԃમાંક [821] 18 JAN 2004 A      

 Ԑકૃિત અન ેઆԵા બંને શાՊત છે/અજլમા છે/અનંત છે. એટલે ‘અમુક વષӪ’ મા ંજլમ 
થયો તે Ԕાંિત છે. ԥાનીના સըસંગથી િવԾા/અિવԾા છૂટી પડે છે.  

 ԥાનના Ԑકાશથી નાના ં કમӷ બળી ӽય છે. ભાર ે કમӪ ԥાનની હાજરી/બોધથી જતાં 
નથી. પરંતુ હાજરી/બોધથી յયિԝમાં પԀુષાથӪ કરવાની ԟમતા ӽગે છે અને પુԀષાથӪ 
કરવો પડ ે(յયિԝ સાધક બને છે). ԥાનીની વાણીથી յયિԝની Ԕાંિત તટેૂ છે ત ેબોધ 
છે. સમજ એટલે જૂનો չવભાવ બદલે અને નવો չવભાવ આવ.ે  

 િનકાિચત (ચીકણા)ં કમӷ પણ હોય છે. આવા ંકમӷ ԥાનનો Ԑકાશ (સըસંગ) ન હોય 
ըયાર ેԐગટે છે. તે કાઢવા માટે આંતરતપ જોઈએ. ફԝ Ԑકાશ ન ચાલે. ઝઝૂમવું પડે. 
ફԝ իયાન/સըસંગથી આવાં કમӷ નહી ંӽય.  

 સિંચત કમӪમાં કંઈ નહી ંથાય. Ԑારկધ કમӪમાં થોડંુ થાય. પણ િԃયમાણ (વતӪમાનના) 
કમӷ તો મહેનત કરીને કરવાની չવતંԋતા છે. તેને ઠીક કરવા ંજ જોઈએ.  સતત ԥાનના 
વાતાવરણમા ં રહો. સગંદોષ (સગાં/નોકરી/ધંધાની յયિԝઓ વગેર)ેથી બચો. 
չવે՞છાએ નવા નવા સંબંધો િબનજԁરી ઊભા ન કરવા. વાંચવંુ/જોવંુ/સાભંળવું 
વગેરમેાં શું કરવું તનેો િવવેક રાખવો.  

સըસંગ ԃમાંક [821] 18 JAN 2004 B 

 અમેિરકા/યુરોપમાં િવકાસ છે. પુԀષાથӪ નથી. શરીર/મન/બુિԺ/કતાӪથી બાՑ િવકાસ 
થાય. કતાӪની ԐવૃિԱ ‘શુભ’માં ӽય પરંતુ ‘શԺુ’માં ન ӽય. કતાӪ વગર પુԀષાથӪ શԁ કેમ 



24 
 

કરવો? આԵકાયӪ માટે સમય ફાળવવા થોડો િવકાસ/પૈસા જԁરી પણ છે નિહતર 
આખો િદવસ કામ કરવું પડ ેઅને સમય જ ન મળે.  

 յયિԝ ԥાન/બોધમાં આવે પછી જ કતાӪને સાઈડમા ંકરી શકે. ըયાં સુધી નહી.ં  
 સદગુԀ પાસ/ેમંિદરમાં પાતળા અહંકારની յયિԝ ઊભી હોય ત ે િવચાર ે કે ”મારામાં 

થોડો આԵԐકાશ છે પરંતુ હજુ અંધકાર તો છે જ. Ԟાં સુધી આ અહંકાર રહેશ?ે”. દરકે 
જ՛યાએ આ જ િવચાર ચાલશ.ે મથામણ ખૂબ જ ચાલે છે, જ ેસમજણનો પԀુષાથӪ છે. 
જ ેકતાӪ/અહંકારી હોય તે િԃયાનો પુԀષાથӪ કરશ ેઅને તેન ેિԃયા કરવાની જ ઇ՞છા થશ ે
(યԥ/જપ/પӽૂ .... વગેર)ે. કમӪકાંડને મુિԝ સાથે કોઈ સંબંધ નથી.  

 જનેે ԥાનીનો સંગ થાય તનેા 12 કે 15 થી વધુ જլમ નહી ંથાય.  
 સમય સાથ ેઅદંર ફેરફાર થઈ રՑો છે તેની ӽગૃિત રાખો. ԑી સમયમા/ંયાԋા દરձયાન 

આԵા સાથે રહો/જુઓ/ӽણો.  
 સըસંગમાં તમાԀં յયિԝըવ તો નથી સાભંળતુ ં ને? તે જુઓ. જ ે સાંભળનાર છે તેને 

જુઓ/સાંભળો. કાન તો એક યંԋ માԋ છે.  
 સըસંગનો શկદ આԵાને չપશӪ કરીને ӽય છે તે જુઓ. તમને કાંઈ સમӽય નહી ં

તોપણ ચાલે. તેનુ ંવદેન કરો. લાંબા સમયે વદેનાર પણ જશ.ે આ બધું ‘કતાӪ’ નહી ંકરી 
શકે. આԵાને પોતાની સમજણ છે. તે સત-્િચԱ-આનંદ છે. તેને વદેનાની જԁર નથી. 
સըસંગની જԁર Ԑકૃિતને ધોવા માટે છે. આԵા વેદનન ે ӽણનાર છે. વેદનામાં ત ે
ભળતો નથી.  

 અહંકાર આԵાથી છૂટો છે. તેને ભોગવટો આવે છે. માન/અપમાન અહંકારને લાગે છે. 
ԃોધ/લોભ/ઈષાӪ/માન/અપમાન વગેરનેો ભોગવટો આવે છે. જ ે બતાવે છે કે 
‘િચԱશુિԺ’ બાકી છે.  

 જમે જમે Ԑԥા વધે તેમ સાધનાનું સુખ વધ.ે ભોԝા/ભોગવટાનો અહંકાર તોડવો 
અઘરો છે કારણ કે અլયના ં વાԞો/કાયӷથી તમને ભોગવવાનુ ં આવ ે છે. ԧાર ે 
ભોગવટો આવે ըયાર ેԥાનીના ԥાનને હાજર કરો. કતાӪનો અહંકાર કાઢવો સહલો છે 
કારણ કે તમ ેપોતે તમારી વાણી/કમӪ/માનથી ખસી શકો છો.  

સըસંગ ԃમાંક [822] 25 JAN 2004 A        

 પોતાની Ԑકૃિતના દોષો તરફ յયિԝ પૂԀં իયાન શા માટે આપતી નથી? આમ િવચાર 
આવે તો અંતરાԵા તરફ ગિત શԁ થઈ છે તેમ માનવુ.ં િવ՜ન ગમ ેըયાથંી આવ,ે તેના 
પર իયાન ન આપવું. તે પોતાની Ԑકૃિતના મે՛ջેિટક ફોસӪથી ખӱચાયું છે. ԧાર ે ઘટના 
બનતી હોય ըયાર ેપોતે અતંરાԵા/આԵչવԁપ છે તે યાદ રાખવુ.ં અવસર છે.  

 કારણ શરીર શլૂય થઈ ӽય તો આ શરીર ન રહે. અંદરના પરમાણુઓ બહારના 
પરમાણુઓને આકષӲ છે એટલ ે ઘટનાઓ િહસાબ ચકૂવવા માટે બને છે. ԍյય, ԟેԋ, 
કાળ આવ ે ըયાર ે અદંરના પરમાણુઓ બહાર ઊભરાય અન ે અથડામણ થાય. આમ 
થાય ըયાર ે ԥાની પુԀષને હાજર કરીને કહેવાય કે “હંુ આԵા છંુ. આ પરમાણુઓ કે 
ઘટના હંુ નથી”. ફԝ ‘જુઓ’. પોતાની Ԑકૃિતનો દોષ જુઓ. (બુિԺને અլયના દોષ 
દેખાય ԧાર ેԐԥાવાનને չવદોષ દેખાય).  

 બુિԺથી દુ:ખનાં મૂળ (જլમ/મըૃયુ) નહી ં કપાય. ઘટનાના સમયે િવચારો/મન/બુિԺ 
િչથર રાખો. આવી ઘટના તમાԀં બંધન ઘટાડવા માટે બને છે. જો અહંકારથી 
િવચારશો તો  સામેવાળાના દોષ જ દેખાશે.  

 સખુ અને દુ:ખ બંને પોતાનો સમય લઈન ેજ આવે છે. બહાર નીકળેલ પરમાણુઓને 
જુઓ. એમ સમજો કે આԵાનો Ԑકાશ – ઉપાિધના બધા જ પરમાણુઓથી વધાર ે
મજબૂત છે. આપણે બધાં કુԀԟેԋમાં જ છીએ. પળેપળ ӽગૃિત રાખો. છટકવાનો 
ԐયԴ ન કરો.  

 જો કારણ શરીરના આ બધા પરમાણુનો િનકાલ કરતાં આવડે તો જլમ/મըૃયુ ઘટે.  
 સըસંગ/իયાન Հારા બુિԺ/અહમને ӽગૃિતમા ંિչથર કરતા ંઆવડવું જોઈએ.  
 Ԑԥાશિԝ સાԟાત્ અિ՛ջ છે. તે ઊખડેલા પરમાણુઓનો નાશ કરશ.ે  



25 
 

 અહમ/બુિԺ આપણને વહેવાર/કીિતӪમા ં આગળ વધવા દે પણ આપણા કճયાણમાં 
સાથ ન આપે.  

 ઘટનામા ં ‘չવԁપ’ને યાદ કરો અને બુિԺ/અહમને સાઈડમાં રાખો તો જ Ԑԥા કાયӪ 
કરશ.ે  

 પોતાના ખરાબ કામને ચાલાકીથી સંતાડો તોપણ પરમાણુઓ તેને બહાર લાવશે જ.  
 ઘટના બને ըયાર ે સլેસેિટવ ન થવુ.ં સામેની յયિԝ માટે જજમӱટ ન બાંધવું. પરંતુ 

પોતાના ԥાન/ԥાનીને હાજર કરવા. પોતાની અյયԝ શિԝને જગાડવાનો ચાլસ છે. 
પરમાણુઓને બહાર નીકળવાનો ચાլસ આપો તો કમӪથી હળવાશ થશ.ે  

 ચાલાકીથી નીકળાશે નહી,ં સમજણથી જ પગલાં ભરી શકાય.  
 ભજન/કીતӪન/իયાનથી સાԀં લાગે પરંત ુપરમાણુઓને બહાર તો આવવા દેવા જ પડે.  

સըસંગ ԃમાંક [822] 25 JAN 2004 B 

 સըપુԀષ/પરમાԵા Ԑըયેની Ԑીિતનો ફોસӪ Ԑકૃિત બહારનો છે. તે અંદરના પરમાણુને 
હઠાવે છે. તેની સામે નવી શિԝ ઊભી કર ેછે. આ શિԝ હંમેશા ંપિરણામ આપે છે. 
લડાઈ પરમાણુઓ વ՞ચે છે, յયિԝઓ વ՞ચે નથી.  

 જમે જમે સમજણની ઊંડાઈ વધે તેમ તેમ તિળયથેી કાદવԁપી પરમાણુ બહાર 
આવશ.ે તેથી ધીરજ રાખવી. પરમાણુ બનતાં ઘણાં વષӷ લાગલે છે તથેી િવખેરાતાં 
થોડો સમય લાગશ.ે ઘટનાને બદલ ેઆԵા સાથે રહો. ԚԺા રાખો. ધીરજને કારણ ેકાયӪ 
થાય તેથી ઠંડક થાય, અને પિરણામને લીધે ԚԺા થાય.  

 એમ ન માનવું કે “મારા ં પાપ વધ ુ છે તેથી થાય છે”. પરંતુ પէુռના બળથી અદંર 
ચો՚ખાઈ/સાફસૂફી થઈ રહી છે. અլય સાથે Հષે/વેર/ԃોધ/િચંતા ઊભી કરો તો ચો՚ખું 
નહી ં થાય. આવું થાય તો ફԝ ‘જોવુ’ં. ભલે પરમાણુ Ԑગટ થાય. જોશો તો 
પરમાણુઓનું િવસજӪન થશે.  

 તમારા ં Հષે/વેર/ԃોધ વગેરનેે լયાયી ન ઠેરવો. લઘુતાԆંિથ પણ ન અનભુવો કે ‘આવુ ં
કેમ થાય છે?’ પરમાણુઓને બહાર નીકળવા દો. એ՘શન ન લેતાં ફԝ જોવાનો 
પુԀષાથӪ કરો.  

 ԥાની/ԥાનની ઉપિչથિત અિનવાયӪ છે. ત ેદીવાદાડંી જવેું કામ કરશ.ે  
 જોતા ંજોતાં ӽય. ԥાનનું લેસર િકરણ Ԑકૃિતની િવકૃિતને બાળી નાખે છે.  
 ԚԺા અનુભૂિતગձય છે. તે માનિસક નથી. જો માનિસક હોય તો ત ેિમթયા તՕવ છે. 
 ગીતા મજુબ ‘ભા՛યશાળીને ԚԺા હોય છે.’ મન/ઇિլԍયોથી છૂટા પડવાનો જનેે 

અવસર મળે છે તે ભા՛યશાળી કહેવાય છે. Ԑકૃિતથી છૂટા થવુ.ં  
 յયિԝનો ભાવ િમթયા તՕવમાથંી આવે છે, એટલ ેચેતવુ.ં  
 કોઈની સામે કરલેો ગુչસો તમારી સામે જ આવવાનો છે. એટલ ેગુչસો કયાӪ વગર ફԝ 

પરમાણુઓને જુઓ.  

સըસંગ ԃમાંક [823] 01 FEB 2004 A 

 ભોԝાભાવનો અહંકાર કાઢવો અըયંત જԁરી છે. ભોԝાભાવની નીરસતા – 
Depression (જવેી કે કંઈ પણ સાԀં/ખરાબ - ખાવું/પીવુ/ંમળવું સըસંગ સાંભળવો 
ગમે નહી)ં અને ԥાનԍિՋથી આવેલ ભોԝાભાવની નીરસતામા ંતફાવત છે.  

 મન તૂટી/ભાંગી પડે અન ેજ ેઆચરણ થાય ત ેમનની બીમારી – Depression છે. તેને 
દવા/સըસંગ/યોગ વગેરથેી ઠીક કરવી પડે.  

 સըસંગથી સમજણ હોય અને ભોગવવુ ંપડતુ ંહોય તો સાધક સમજશે કે, “મારી અંદર 
ખોદકામ થઈ રՑંુ છે અને ખરાબ પરમાણુઓ બહાર નીકળે છે, Ԑԥા/આԵાની શિԝ 
વધે છે” – જ ે ԥાનԍિՋ છે અને તેમાં ભોગવટાનું દુ:ખ નહી ં હોય. յયિԝનો રસ 
‘હોવાપણા’ માં હોય. માન/અપમાન, સુખ/દુ:ખમાં સમાન હોય.  

 ԧાર ેભોԝાપણાનો અહંકાર આવ ે ըયાર ે િચԱશુિԺ કામ લાગશ.ે જનેાથી તેન ેવչત ુ
દેખાશે. જો ӽણી શકો અને ‘જુઓ’ તો કાયӪ થાય. દુ:ખ રહેશ ેપણ ԐયԴ પણ થશ.ે 



26 
 

յયિԝ જોઈ શકશે કે “હંુ પુԀષાથӪ કરી શકંુ છંુ”. તેથી ԃોધ વગેર ેશાતં થઈ જશ ેઅને 
પરમાણુઓ બહાર નીકળી જશ.ે ધીરજ રાખવી જԁરી છે. ધયૈӪ મોટી મૂડી છે. નિહતર 
ભોગવટાનો હુમલો આવે ըયાર ે અઘԀં પડશ.ે િચԱશુિԺ થઈ હશે તેટલા Ԑમાણમાં 
ધીરજ/શાંિત રહેશ.ે  

 ભાવતી વչતુ ખાતી વખતે “મӱ ખાધંુ/મને ભાյયું/માર ે ઉપવાસ છે.....” તે મજુબ 
િવચારતાં કમӪનો ભોગવટો આવ.ે તેનાથી બચવંુ. આԵા չવતંԋ છે. િબનજԁરી ખોટી 
એլટӬ ી અહમ ખાતે ન કરવી. અહમનો ભોગવટો Ԑԥાશિԝથી જ જશે.   

 અહમ શԺુ થઈ ӽય તો મըૃયુનો ભોગવટો પણ ન આવે.  
 પુરાણો તપથી જ ભરલેા ંછે. તેને આԵા સાથે સંબંધ નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [823] 01 FEB 2004 B 

 શરીરની અંદર/બહાર બધે જ પરમાણુઓ કાયӪરત છે. અիયાԵમાં મુિԝની ઇ՞છા પણ 
બાધા છે. પુԀષાથӪ એ ઇ՞છા નથી અને ત ે Ԑકૃિતમાં પણ નથી. જટેલા Ԑકૃિતથી દૂર 
ભાળે/જુએ ત ેપԀુષાથӪ છે. તેનાથી જլમમરણ ઘટે.  

 બધા ં જ મըૃય ુ તરફ આગળ વધી રՑાં છે. આપનુ ં ઘર કાયમી નથી, તે ધમӪશાળા છે. 
અիયાԵ કોઈ હોબી નથી. તે ફԝ જլમમըૃયુ કાપવા માટે જ છે.  

 મનનું મૃըયુ એટલે િચԱશુિԺ. િચԱશુિԺના અનપુાતમાં મનનું મૃըયુ થાય છે.  
 કંટાળો આવે તો સમજવું કે તમે અહંકારથી ઘરેાઈ ગયા છો. આવા સમયે અદંરના 

ԥાનના પરમાણુઓન ે હાજર કરો અન ે જુઓ કે “કોને કંટાળો આવ ે છે?” સըસંગના 
વાતાવરણમા ંઆԵાનો અનુભવ કરો.  

 અԥાન ԧાર ેવહેવારમા ંઆવે ըયાર ેԥાન હાજર થવું જોઈએ. ગીતા પણ રણԟેԋમાં 
જ કહેવાઈ છે. આԚમની િશિબરોમા ં જવાથી ԥાન ન થાય. જ ે કંઈ 
ઘર/સગા/ંપાડોશી/ધંધો/નોકરી વગેર ે મળેલ છે તે િનયમથી જ ગોઠવાયંુ છે. તેમનો 
િતરչકાર ન કરો. આ વાતાવરણમાથંી જ તમાર ેરչતો કાઢવાનો છે. ӽણો અને ԍՋા 
બનો. ગમે તેટલાં દુ:ખ/ԋાસ પડે તોપણ ‘જુઓ’ – તેથી ‘હોવાપણું ‘ ફેલાઈ જશ.ે  

 “અંિતમ/નાનામાં નાના માણસ કરતાં પણ હંુ નાનો છંુ” તેમ રાખવું જોઈએ.  

સըસંગ ԃમાંક [824] 08 FEB 2004 A 

 શરીર પાિથӪવ પરમાણુઓ (પુદગલ)નું બનેલ છે. પાિથӪવ વչતુના િવકાસ માટે િԃયાની 
જԁર પડ ેછે. તેના ંપિરણામો દેખાય. િԃયાથી յયવչથા જળવાય.  

 િԃયાની િલિમટ શુ?ં િԃયાથી બહાર ન જઈ શકાય. તેનાથી શાંિત/સમાિધ ન આવ.ે  
 બુિԺ (મહત તՕવ) 100% પુદગલ (પાિથӪવ પરમાણુઓ)ની બનેલ છે. ત ેԞાયં લઈ ન 

ӽય.  બુિԺ (અԥાશિԝ)નો પાયો સંવેદના (sensation) છે. ԧાર ે  ԥાનશિԝનો 
પાયો Ԑԥાશિԝ છે. જ ેઅԥાત છે. તેનું મળૂ પરમાણુમાં નથી, ભલે તે સાથે હોય.  

 આԵા શરીરની સાથે હોવા છતાં બંન ેઅલગ છે (વչતુ અન ેપૅિકંગ જુદા છે). શરીરમાં 
અԥાશિԝ અને Ԑԥાશિԝ બંને છે પણ તેમને કોઈ સંબંધ નથી. આપણને બંન ે 
શિԝની જԁર છે. મૂળ તՕવો નՊર છે. આԵ તՕવ સનાતન છે.  

 બુિԺના ઉપયોગમાં સૂઝ/િવવેક રાખો. તેની જԁર છે પણ તેમા ંતլમય ન થાઓ. જો 
તլમય થયા તો સાધનાનો પંથ નહી ં રહે. બિુԺ/અԥાશિԝનું કોઈ િરઝճટ ન મળે. 
તેનાથી િવકાસ થાય પણ અમુક સમય ેબધું જ ભાગંી પડ.ે 

 Ԑԥાશિԝ અંદર પડલેી છે, જનેે  કેળવવી ન પડ.ે પરંતુ પરમાણુને કેળવવા પડ.ે  
 અԥાશિԝએ Ԑԥાશિԝ ઉપર ઘેરો કરલેો છે. એટલે આԵા કેદી છે. તનેે છોડાવવા 

માટે શિԝ વાપરવી પડ ે– અԥાશિԝના પથારાને દૂર કરવો પડ.ે  
 બુિԺએ આપણો કબજો લીધેલો છે. Ԑԥા ӽગતૃ થતા ં બુિԺ ખસી ӽય છે. બુિԺ 

હંમેશા ંકતાӪભાવમાં હોય છે. તે અકતાӪ ન થાય. બુિԺ પોતાની સԱા ન છોડ.ે “પોતે જ ે
કહે છે તે જ સાચંુ છે” તેમ માને.  



27 
 

 Ԑԥા ӽગૃત થતા ંજ તેન ેઅનુભવાય કે “હંુ પરમ સըયથી વંિચત છંુ”. “િԃયા પાછળનું 
અિԃય બળ મહՕવનું છે”- તેમ Ԑԥાને જ દેખાય. આ અિԃય બળ સિԃય થવું જોઈએ.  

 խયાસ/અભીխસા અને ઇ՞છા (desire) મા ંફેર છે. ઇ՞છા માનિસક છે. તે પૂરી ન થાય તો 
ԃોધ આવ,ે ઉՀગે થાય. અભીխસાનું મૂળ મનમાં નથી.  

 િԃયા સમԧા વગર કર ે(જમે કે અખંડ જપ) ત ેમનથી થાય અન ેજ ેડેવલપમӱટ થાય ત ે
અԥાશિԝમાં થાય. તપની િસિԺ મળે જમેાં ԥાનનો Ԑકાશ ન હોય પરંતુ મըૃયુનો ભય 
હોય, અԥાન હોય, આԵાનો આનંદ ન હોય.  

 અભીխસા એટલે તે મનથી ન થાય. (waiting).  જમે સમય પસાર થાય તે દરձયાન 
શિԝ ચાલે છે. તેમાં અԥાશિԝમાં જોડાવાને બદલે તેનાથી aware થયા – એટલ ે
અԥાશિԝને ԓેક લાગ ે છે. બહારથી એમ લાગે કે ‘કામ નથી થતું’.  પરંતુ તેના 
પરમાણુઓ નાશ પામે – એટલ ેતેની ખાલી જ՛યા Ԑԥાશિԝથી ઓટોમેિટક ભરાય. 
ફԝ અԥાશિԝને સહકાર ન આխયો. િԃયા ચાલે છે પણ તે յયિԝ િԃયા સાથે ન 
જોડાતાં – ‘અિલՃ’ રહે છે/છૂટી પડે છે.  

 Պાસની સાથે ન રહેતાં અને તેન ે ‘જોતા’ં અԥાશિԝનું કને՘શન તટેૂ છે. િચԱને Ԑԥા 
સાથે જોડો.  

 િચԱ એ િમԚણવાળી ચતેના છે – જમેાં બુિԺ/દુ:ખ વગેરનેી અશુિԺ/અસર છે. િચԱન ે
શԺુ કરતા ંજ તે મન/બુિԺથી છૂટંુ પડ ેછે.  

 ԥાનના Ԑકાશ સાથે જોડાયેલા રહો તો િચԱશુિԺ થશે અને Ԑԥા ӽગૃત થાય.  
 Ԑԥા ӽગૃત થતા ંજ સાધના આ Ԑԥાશિԝ Հારા આપોઆપ થશ.ે ત ેશિԝ અԥાનને 

સતત ઓળ՚યા કર ેઅને તેનો નાશ કર.ે  
 અԥાશિԝનાં બધા ંજ લԟણો નેગેિટવ હોય. જમેાં વչતુ, શરીર Ԑըયે રાગ-Հષે થાય – 

એટલે આԵા સાથેનો સબંંધ તૂટે. ԧાર ે Ԑԥાશિԝના ં લԟણો પોઝીિટવ હોય. તેને 
અહમ સાથે સંબંધ નથી. કોિչમક સતનો પાવર અનુભવાય.  

 Ԑԥાશિԝને પરમાણુઓ નથી. તે સાԟી શિԝ છે. તેમાં પરમાણુ નથી એટલે િԃયા ન 
થાય.  

 અԥાશિԝને સપોટӪ  ન કરો તો તે ઘટશે. શરીરની પીડા અԥાશિԝમાંથી આવે છે. 
તેની સામે յયિԝ પોતાની Ԑԥાશિԝથી ‘જુએ’.  

 ӽગૃિત દબાઈ જવી ન જોઈએ. ӽગિૃતનુ ંબળ Ԑԥાશિԝને સાથે રાખ ેછે. તે મનની 
િԃયા નથી. કરવું મહՕવનું નથી પણ ӽગિૃત જԁરી છે. તે જ પિરવતӪન કરશે અને 
મગજના કોષોને પણ બદલશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [824] 08 FEB 2004 B 

 િԃયા ફળ આપ ેըયાં સુધી કરો. પરંત ુતે જડ થાય અને ફળ આપતી અટકે તેની ખબર 
પડવી જોઈએ – ըયાર ેӽગૃત ԍિՋની જԁર છે. અમુક յયિԝને િԃયાની જԁર નથી.  

 િԃયાના બહાના નીચે ӽગૃિત ઊભી કરો. િԃયા ԥાન ન કરાવે પરંત ુબીӽ એિરયાને 
ડેવલપ કરવા માટે શԁઆતમાં િԃયા કરવી પડે.  

 પરમ સતથી જ ે િવભԝ નથી તે – ‘ભԝ’. આપણે માનીએ છીએ કે ભિԝમાં િԃયા 
હોય જ. પરંતુ િԃયા ન પણ હોય.  

 મગજના કોષોના બંધારણ મજુબ ભԝમાં િԃયા આવે. દા.ત. રામકૃոણ સંչકારને 
કારણે પӽૂ કરતા પરંત ુતેની લગન/խયાસ/અભીխસા અલગ હતી. તેન ેમગજના કોષો 
સાથે સંબંધ નહોતો. તે બહારથી િԃયા કર ેપરંતુ આતંિરક રીતે તેમનો આԵԐેમ ઘિનՌ 
હતો. તે કંઈ પણ બોલ,ે Ԑԥા સાથે જ હોય. ‘રામકૃոણ કથામૃત’ વાંચવંુ. તેના દરકે 
શկદોમા ંપાછળ Ԑԥા છુપાયેલી છે.  

 ચԃોની Ԑિԃયા խયોર મિટિરયલ Ԑોસેસ છે. કંુડિલની છંછેડીને જગાડવી પડે. કંુડિલની 
એ Ԑԥાશિԝ નથી, અԥાશિԝ છે. હવે કંુડિલની સુધી જવાની જԁર નથી. ફԝ 
Ԃદયની સમજનું અનુસંધાન કરો.  



28 
 

 શરીરની િչથરતા મનની ચંચળતાને દૂર કર/ેબિહમુӪખતા દૂર કર.ે (િչથર આસન). આ 
શԁઆતની Ԑિԃયા છે. Պાસ/્િԃયા/િવચાર જુઓ. તેથી બુિԺ િչથર થશ/ેչમૃિત 
બંધાશે/ધારણા બંધાશે. આકુળતા - յયાકુળતા જશ.ે  

 આસનમાથંી ધીમે ધીમે છૂટીને પોતાની િચԱની અવչથા/િવચારોને જુઓ અને ӽણો. 
મનની અશાિંત/ԃોધ વગેરનેે જોયા કરો. તેમાં ભળો નહી.ં અવલોકન અને િનરીԟણ 
ચાલુ રાખો – તો આԵા છૂટો થશે. ગમ ેતેવા, ગમ ેતેટલા િવચાર આવે – ફԝ ‘જુઓ’. 
“મને િવચારો બહુ આવે છે” તેવી શરમ ન રાખો. ફԝ જોવાથી તે નબળા પડીને જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [825] 15 FEB 2004 A 

 સાચું ԥાન Ԑકાશ/અનુભૂિતԁપ ે હોય - ત ે શկદ չવԁપ ે ન હોય. તે દરકે કાળમાં 
સમાન હોય છે.  

 ԐવૃિԱમાં સારા અને ખરાબ પરમાણુઓનું િનમાӪણ થાય છે. કોઈ પણ પરમાણુ તેના 
િવપરીત પરમાણનુા આધાર ેઊભા હોય છે. એટલ ેજ સારી અને ખરાબ ઘટનાઓ સાથે 
જ હોય છે.  

 આપણી ઇ՞છા િવપરીત સંયોગો લઈ આવશ.ે પરમાણુઓ સાથે ન રહેવુ.ં પણ કેլԍના 
Ԑકાશ સાથે રહેવું અને િԃયાના સાԟી બનો (‘જુઓ’) એટલ ેકતાӪભાવ જશ.ે જોનારને 
જુઓ, સાંભળનારને સાભંળો. તમે શરીર નથી, આԵા છો અન ેશરીરથી જુદા છો.  

 આપણું િચԱ અણુ/પરમાણુનું બનેલ નથી – પણ મન/બુિԺ તેના બનેલ છે. િચԱ એ 
કોઈ ભૌિતક વչતુ નથી. તે આԵાનું િકરણ છે. િચԱԁપી િકરણ ԥાનીના આԵાની 
શિԝનો અનુભવ કર ેછે – જને ેસતનો સગં થયો કહેવાય. એટલે પરમાણુઓ રકેોિડӭગ 
કરી શકતા નથી. પિરણામે નોધં ન થઈ એટલ ેકમӪનું બીજ ન પડે.  

 ԥાનીએ આપેલ ԥાનԍિՋને સાધકે յયવહારમાં લેવાની છે અને જોવાનુ ં છે કે દરકે 
િԃયાઓ પરમાણુઓની બનેલી છે.  

 આԵામા ંિԃયાની શિԝ જ નથી. ત ેમાԋ Ԑકાશ છે. յયિԝન ે‘ભેદԥાન’ (એટલ ેԐકૃિત 
અને આԵા જુદા છે તવેો અનુભવ) થવું જોઈએ. આમ થાય એટલે આԵા હંમેશાં 
હાજર રહે છે અને જુએ છે કે ‘િԃયા થાય છે’ અને ‘હંુ’ (આԵા) અલગ છંુ.  

 આԵાને ӽણનારને લાભ-ગેરલાભ, જય-પરાજય, સુખ-દુ:ખ, માન-અપમાનનો જરા 
પણ չપશӪ ન થઈ શકે.  

 յયિԝ Հારા સારા સંકճપ/સારી ઇ՞છા કે કામના કરવામા ં આવે છે તેન ેમાԋ યંԋની 
મહેનત ગણો – પરંત ુતમ ે‘અલગ’ છો તેમ ӽણો. સમજણ રાખો. છટકવું નહી.ં  

 સારી નોકરી કરવી/કાયӪ કરવું/પૈસા કમાવા વગેર ેકરવું જ પડશ.ે પરંતુ રહેવું તો ફԝ 
આԵા સાથ ેજ. (Involvement)  

 ԥાન એ ‘સમજણ’નો Ԑકાશ છે. ત ે મજુબ Ӿવવું જોઈએ. છટՄંુ નહી.ં બધી િԃયા 
આવે તો કરવી પડ.ે પણ તેની વ՞ચથેી ԥાન મેળવવું.  

 յયિԝનું િચԱ િનરંતર ԥાન/આԵા સાથે રહેવું જોઈએ અન ે ԥાન શોիયા કરવું 
જોઈએ.  

 દરકે િԃયાના પરમાણુઓને રչતો આપી દો. ‘ફԝ જુઓ’. શરીરના પરમાણુઓની તમે 
માિલકી માનેલી છે – જ ેખોટંુ છે. તેનાથી િવપરીત પિરણામ આવશ.ે  

 પરમાણુઓને હંમેશા ંપારકા કરી નાખો – એટલ ેહંમેશા ંશԺુમાં રહેશો.  શુભ-અશભુ, 
પાપ-પુէռ, િԃયા–આ બધા પરમાણુઓ જ છે. તેનો સંબંધ આԵા સાથે નથી.  

 “આ શરીર માԀં નથી, ભગવાનનું છે” તેમ અંત:કરણમા ંબેસાડી દો. કમӪના ભોગવટા 
માટે લોનԁપે શરીર મળેલ છે. તે તમાԀં નથી.  

 ઘણાને પાԋતા વગર ઘણુ ંમળે છે. પણ તે յયિԝ પણ શરીરની માિલક નથી. બધા   
લોકો Taxi (શરીર) માં બેઠા છે. કોઈની Taxi સારી છે, કોઈની ખરાબ છે. પણ સમય 
થાય એટલ ેહમણાં બધા ઊતરી જ જવાના છે. કોઈનું કંઈ ચાલશે નહી.ં  

 શુભ િԃયા પુէռ આપશ ે – પણ સમજણ મોԟ આપશ.ે માિલકીભાવ છે એટલે જ 
ભોગવીએ છીએ – પણ આપણે તો મુસાફર જ છીએ.  



29 
 

સըસંગ ԃમાંક [825] 15 FEB 2004 B 

 બાՑ તપ પէુռને લઈને આવે – ԧાર ે આંતરતપ (અદંરનો Ԛમ) ԥાન લઈને આવ.ે 
જમે જમે આંતરતપની ઊӽӪ વધે તેમ તેમ પરમાણુઓ કપાય.  

 આԵાના આનંદ/સુખને સમજણ ન કહેવાય. સમજણનો સંબંધ િચԱ/મગજ/સՔૂમ 
મન સાથે છે. આԵા સાથે નથી.  

 મન/બુિԺ/િચԱԁપે ԧાં ખોટંુ રӾչટӬેશન (નોધંણી) થયું છે કે ‘હંુ આ յયિԝ છંુ’ ըયાં 
એવા Ԑકાશની જԁર છે – કે ‘આ સમજ ખોટી છે-  આ એકԁપતા તોડવાની છે’.  

 સըસંગમાં ભાવ/મԋૈી રાખવાથી ‘હંુ શરીર છંુ’ તવેો ખોટો અિભԐાય દૂર થાય અન ે
ԥાનીની અવչથા Ԑમાણનેું િચԱ થાય, સમજણ ԥાની જવેી થઈ ӽય. આ સમજણના 
Ԑકાશથી િવ՜નો દૂર કરવામાં મદદ મળે. િચԱને સમજણમા ંજ રસ છે.  

 સમજણની શિԝ Ԑԥા તરફ લઈ ӽય છે. ત ેકમાણી છે અન ેશાՊત છે. સըસંગનો 
સંબંધ નાશ નહી ંથાય.  

 સમજણ/Ԑԥા હોય તેને અહંકાર/સમય ન હોય. તેને કંટાળો કદી ન આવ.ે  
 “આ શરીરના પરમાણુઓનો હંુ માિલક નથી” તેમ જોરથી બોલો અને તેમ ԍઢપણે  

માનો.  
 સામાլય સજંોગોમાં િચԱની િչથિત ‘િવચિલત’ -  એટલ ેકે અનેક રીતે વીખરાયેલ હોય 

છે. અન ેિચԱ જ յયિԝનો આԵા છે. એટલ ેյયિԝ આԵાહીન  હોય છે. સըસંગમા ં
િચԱ એકાԆ થતા ંજ તે પરમાણુઓથી છૂટંુ પડે છે.  

 િવչમય/િજԥાસા પિરવતӪન માટે જԁરી છે. િચԱની જમે ત ેપણ જԁરી છે. મըૃયુ સમયે 
જો િજԥાસાનો અિ՛ջ હોય અને ӽગૃિત હોય તોપણ િદશા બદલી ӽય.  

 પરમાણુઓના અવલોકનથી તેનુ ં ԥાન થાય. સըસંગ પછી િચԱ પોતાની Ԑકૃિતના 
પરમાણુઓના અવલોકનમાં આપો. જથેી તે શાતં થતા ં‘չવભાવ’ તરફ ગિત થાય છે.  

 յયિԝમાં ԧાર ે ગરӽળપણું આવે કે “હંુ આԵામાં જઈ શકતો નથી”, “માԀં 
િચԱશુિԺԁપી કામ થતું નથી” ըયાર ેઆ ગરӽળપણાની ઊӽӪ અંદરના પરમાણુઓને 
ખોતરવાનું શԁ કરશ.ે તે મગજના કોષો સુધી કાયӪ કરશ.ે  

 જ ે յયિԝ તՕવԥાનનો શોખીન હોય તે બીӽને હરાવી દેશ ે પણ તેનામા ં આԵા 
મેળવવાનું ગરӽળપણું ન હોય.  իયાન રાખો કે ԥાનની ભૂખ/ઊંડી ગરજ હોવી જ 
જોઈએ. તેથી મ՛ેջેિટક સլેટર બનશ ેઅન ેઆ સլેટર  ગમે ત ેિԃયા વખતે હંમેશાં આԵા 
તરફ જ હોય.  

 મ՛ેջેિટક સլેટર પણ એક Ԑકારનો પરમાણુઓનો ટેકરો જ છે. તે પણ સમરસ થઈ જશ.ે 
તમારી Ԑકૃિતની હલચલ દેખાય. ભેદ થાય કે “હંુ જોનાર છંુ”.  

 બીӾ յયિԝ કંઈ પણ કર ે–તેની અસર તમારામા ંઆવે તો ‘જુઓ’. તો જ છૂટા પડાશે. 
 કામ/ԃોધ/લોભ/મોહ/માન/અપમાન/ઈષાӪના પરમાણુઓ બંધનના છે. તેની સામે 

પુէռના પરમાણુઓને ‘જોઈ’ ને ઉપયોગમાં લેવા. તેથી બંધનના પરમાણુઓ નબળા 
પડીને નીકળી જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [826] 22 FEB 2004 A 

 յયિԝ પોતાની કોઈ પણ િԃયામાં પરમતՕવ/પરમશિԝનું չમરણ રાખે તેને ભિԝ 
કહેવાય. પરંતુ ԧાર ેյયિԝ પંચતՕવ – પોતાની Ԑકૃિત – થી છૂટો પડી ӽય ըયાર ેજ 
ભિԝ આવે. (આ છેճલી અવչથા છે) 

 ԧાર ેસըસંગ/իયાન/યોગ/પુԀષાથӪ વગેર ેՀારા બનેલ પરમાણુઓ અદંર એક થઈ ӽય 
અને સૂՔમ શરીર – તજેસ શરીરમાં յયાપી ӽય ըયાર ેભિԝ િવԥાનમય બને છે. અન ે
આવી િવԥાનમય յયિԝમાં જ ભિԝનો ઉદય થાય છે.  

 િવԥાનમય  ભિԝમાં આԵા અચૂક હાજર હોય. અદંર બધુ ં એકરસ થઈને յયાપી 
ગયેલ હોવાથી આ ભિԝ કોઈ પણ ԐયԴ વગર આપોઆપ થતી રહે છે.  



30 
 

 յયિԝ પુԀષાથӪ વગેર ેબધું જ કર ેછે. પરંતુ ત ેપોતાના દોષ/ԋુિટને ઢાંકવાનો જ ԐયԴ 
કર ેછે. એટલ ેજ િવԥાનમય ભિԝ થતી નથી. આ મ՚ુય કારણ છે.  

 ‘બોલાતી વાણીની માિલકી આપણી નથી’ તેમ ԧાર ે յયિԝને સમӽય છે ըયાર ે
વાણી ‘પરમ તՕવ’ ના હાથમાં ӽય છે અને ત ે‘પરા વાણી’ બને છે.  

 સըસંગમાં ԥાનીની મԋૈી હોવાથી િવԥાનમય ભિԝના વાતાવરણમાં յયિԝનો 
અહંકાર ઢીલો પડે છે. એટલે અદંરના ઘણા પરમાણુઓ છૂટા પડે છે અને પુԀષાથӪ 
આપોઆપ થાય છે.  

 અહંકાર ઠંડો પડે તવેા իયાનને શુ̔ લ իયાન કહે છે – જમેાં յયિԝ પોતાના મન/બુિԺને 
ઓળખી શકે છે. આ իયાનમા ંյયિԝ Ԑકૃિતમાં ખӱચાશે નહી.ં  

સըસંગ ԃમાંક [826] 22 FEB 2004 B  

 પંચેિլԍયને કારણે અહંકાર ԍઢ થતો હોય છે. ઘણી વખત મըૃયુ જવેી ઘટનામાં અહંકાર 
થોડા િદવસો માટે નબળો  પડે છે પણ તે સાયકોલોӾકલ છે. થોડા િદવસોમાં તે ફરી 
ԍઢ થશ.ે પરંતુ જો પરાશિԝથી અહંકાર ઢીલો પડે તો ફરીથી તે ԍઢ નહી ંથાય.  

 કોઈ તમારી ટીકા કર/ેઅપમાન કર/ેમાન આપે/ખામી બતાવે તોપણ રીએ՘શન આપવુ ં
નહી.ં չવીકારવું નહી.ં ફԝ ‘જોવુ’ં.  

 િԃયા કરવી તે પુԀષાથӪ નથી. ԥાનને િԃયા કે કાયӪ/કારણ સાથે સંબંધ નથી. િચԱન ે
ԥાન સાથે જોડવું તે પુԀષાથӪ છે. આ પુԀષાથӪ ԥાનશિԝથી જ થઈ શકે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [827] 29 FEB 2004 A 

 િવચારોનો સંબંધ મન સાથે છે – િચԱ/આԵા સાથે નથી. દેવો/િસԺો/Ԑાણીઓને 
િવચાર નથી.  

 િવચાર, શկદો એ મળૂ વչતુ નથી પણ Ԑતીક છે. (દા.ત. ફલૂ જોવું અને તેનો િવચાર 
કરવો). િવચારો એ ‘પરԍյય’ છે અન ે આપણો չવભાવ નથી. յયવહારમાં િવચારો 
ઉપયોગી છે પણ આԵા માટે તે ઉપયોગી નથી. િવચારોથી ԥાન થતું નથી.  

 દરકે જ՛યાના વાતવારણને કાળના અણુઓ હોય છે. આ અણુઓ િવચારોની જમે 
Ԑતીક નથી. આԵાનું ԥાન થવું કે ન થવું તે આ કાળાણુઓ ઉપર આધાિરત છે. 
તેમાંથી રչતો કરવાનો છે.  

 મન અસત છે. ત ેકદી પણ શԺુ ન થઈ શકે. િચԱ શԺુ થઈ શકે. કાળાણુઓ સતના 
આવરણ તરીકે પડેલા છે.  

 આવા મન અન ે કાળાણુઓના આવરણ વ՞ચે સըસંગ અન ે ԥાન/ԥાનીની Ԑીિતથી 
յયિԝને આԵાની ઇ՞છા થાય એટલે િચԱમાં չપાકӪ નો અિ՛ջ બન.ે આ અિ՛ջને 
કાળાણુઓએ રչતો આપવો જ પડ.ે  

 િચԱનો આԵા સાથે સેતુ/સંબંધ/તાલ બંધાય તેને િચԱશુિԺ કહે છે – જ ેકાળાણુઓની 
ગિતને કાપ ેછે.  

 ઘણી વાર િચԱશુિԺ હોય તોપણ કેમ મદદ મળતી નથી?  કૃոણ હાજર હતા તોપણ 
દુયӷધનને કામ ન લા՛યા. ԍյય/ԟેԋ/કાળના સંયોગથી તિળયે પડેલા કાળાણુઓ ઉપર 
આવશે – જમેા ંભગવըશિԝ હાથ નાખતી નથી. આ સસંાર કાળાણુને લીધે જ ગિતમાં 
છે. એટલે સંસાર Ԟારયે શાિંતમા ંઆવી શકે નહી.ં ગમે તેવી અનુકૂળતાઓ ԐાՃ કરો 
તોપણ સંયોગો/સુખ/દુ:ખ હંમેશા ં સાથે રહેશ.ે કાળાણુઓથી તમ ે છટકી શકો નહી.ં 
સારા વાતાવરણમાં પણ ખરાબ બીજ હોય જ.  

 જ ે ભગવըԐેમ રાખ ે તેને માટે કાળાણુ નડતર નથી. દરકે Ӿવમાં પરમાԵાની 
શિԝ/ભગવըશિԝ (પરાશિԝ) છે. જ ેએક મોટંુ આՊાસન છે/આશા છે.  

 જમે એձપાયર જુએ તમે િચԱશુિԺમા ં જોવાય છે. Ԑકાશ સાથ ે յયિԝ પોતાના 
િચԱ/Ԑાણને જોડે છે અને અહંકાર ԟીણ થાય છે.  

 અંદર અનભુવાતી પરમાણુઓની અશાિંત એક સԥંા છે. જ ેદશાӪવે છે કે હજુ િચԱશુિԺ 
વધુ જોઈશ.ે  



31 
 

 સંતોષ અને તૃિՃ માગӪ અટકાવશ.ે એટલે પરમાણુઓને બહાર આવવા દો તો તમાર ે
િચԱશુિԺનો પુԀષાથӪ કરવો પડશ.ે ધૈયӪ રાખીને િચԱન ે આԵામા ં જોડવું પડશ.ે 
કાળાણુઓ આԵાને ઘેરીને ઊભા છે એટલે સદગુԀના ઉપાયો અજમાવવા પડશ.ે  

 આԵાના Ԑકાશની ઝંખના કરો. સંકટનો ઉપાય અંદર છે. સըસંગ ઉપાય છે. 
પરમાԵાને માટે આતӪ પોકાર ઉપાય છે. િԃયાઓ સાથે ભળવુ ંનહી.ં “માર ેબદલાવુ ંછે” 
તેમ કાયમ િચԱમાં રાખો. પરમાણુઓને દબાવો નહી–ંબહાર આવવા દો. ‘જુઓ’. 

સըસંગ ԃમાંક [827] 29 FEB 2004 B 

 છ તՕવો સનાતન છે – આԵા, પાિથӪવ પદુગલ (Ԑકૃિત) અન ેપરમાણુઓ,  આકાશ, 
કાળતՕવ, ગિતસહાયક તՕવ અન ેગિતન ેિչથર કરતું તՕવ. આ તՕવો બધા જ ધમӷનો 
પાયો છે.  

 જનેો મોԟ થાય તેની ‘આԵા’ િસવાય બધા ંજ પાચં તՕવોની પકડ છૂટી ગઈ હોય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [828] 07 MAR 2004 A 

 ભાવનાને આԵા/Ԑԥા સાથે સંબંધ નથી. તે માનિસક લેવલે હોય છે. અતંરાԵા પોતે 
થોડંુ સહન કરીને બીӽન ેસુખ/સગવડ આપશ.ે તેથી સંઘષӪ આવશ.ે પુէռ બનશ.ે  

 દુ:ખનું કારણ અԥાન છે. અંતરાԵાને આંતિરક દુ:ખ આવશ.ે બિહરાԵાને ભૌિતક કՋ 
હોય.  

 મગજ પાસે Ԑԥા/પરાશિԝ નથી. િવષયોનું ԥાન յયવહાર માટે છે. પરંત ુતે ‘չવԥાન’ 
ન હોવાથી અԥાન છે. ‘չવ’ને ӽણ ેતે ԥાન. յયિԝને ԥાનની જԁર છે.  

 જગત ‘પરԥાન’ (અԥાન) થી ચાલે છે. હાલ અનેક િવષયોની ӽણકારીને લીધે յયિԝ 
‘չવ’ થી દૂર ગઈ છે અન ે ‘પર’ થી નӾક છે. એટલે દુ:ખ વધે છે. શહેરીઓની શિԝ 
‘પર’ માં વધુ ખચાӪય છે. પણ չવԥાન (ԥાન) તો મેળવવું પડે છે. ગામડાની յયિԝ 
‘પર’ માં ઓછી શિԝ ખચӲ છે તોપણ ԥાની આપોઆપ ન થઈ ӽય.  

 િવચાર/બુિԺ/તકӪ /તાલીમથી ‘չવԥાન’ આપી શકાતંુ નથી કે મગજ/મનમાં ભરી શકાતું 
નથી. ઈՊર કૃપા કર ેըયાર ે‘પરાબિુԺ’ આપે છે. આપણી બુિԺ બહારનું જોવા માટે છે. 
તેના િવકાસથી ‘չવԥાન’ થી દૂર જવાય છે.  

 ‘પરાબિુԺ’ આિધ/յયાિધ/ઉપાિધ/જլમ/મըૃયુથી દૂર રાખ ે છે. તે કેમ ԐાՃ થાય? તે 
ગીતા/ઉપિનષદ વગેર ે શાՅોથી ન મળે. જ ે કોઈને પરાબિુԺ મળેલ હોય તેના 
સըસંગના չપાકӪ થી અને અંતરાԵાની ગરજથી તનેો չપાકӪ  મળે છે. તે સારા સંչકારથી 
ન મળે. 

 յયિԝને ‘પરા’ ની ભૂખ (ગરજ) હોવી જોઈએ – તે માԋ સըસંગ કે Ԛવણથી ન મળે. 
յયિԝ ԧાર ેબૌિԺક રીતે ખૂબ દોડી લે અન ેતેમ છતા ંપણ કાઈં ન થાય ըયાર ે‘પરા’ 
ની ગરજ ઊભી થાય છે.  

 અլયનું મૃըય ુકે તકલીફ જુઓ ըયાં પોતાની ӽતન ેમૂકો અને જુઓ કે “મારી પાસે સમય 
બહુ જ ઓછો છે” અને ‘પરા’ ની ગરજ ઊભી કરો. આમ, િનՆય/ગરજ ઊભી થતાં જ 
પરાનો չપાકӪ  તેની તરફ ખӱચાશ.ે  

 ગીતા મજુબ વેદ િԋગણુમા ંરમે છે પરંતુ ઉપિનષદો િԋગુણમાં નથી. િԋગણુથી મըૃયુનો 
ભવરોગ ન ӽય. તેના માટે પરાબિુԺ/Ԑԥા જોઈએ. પરાની શિԝથી જ Ԑકૃિત 
પલટાય. પરાશિԝ ગરજથી જ મળે છે ત ેવાત અંતરમાં ઊંડે ઉતારી દો.  

 ગરજની એ Ԑકારની ઊӽӪ હોય છે. તે ઊӽӪ માનિસક નથી. શરીર/પૈસા/સԱાનું 
અિભમાન ન રાખો અને િવનય/િવવેકમા ંઆવો. ԥાન વખતે કોઈ પણ અિભમાન ન 
રાખવંુ. “મને આԵાનું અԥાન છે” તેવો ભાવ રાખો – તે લઘતુાની શિԝ છે. આમ થતા ં
જ પરાના չપાકӪ ને અંત:કરણમાં જ՛યા મળશ ેઅન ેકાયӪ થશ ેતથા Ԑԥાશિԝનો ઉદય 
થશે.  

 



32 
 

સըસંગ ԃમાંક [828] 07 MAR 2004 B 

 જમે શԺુ પાણી કચરો દૂર કર ેતમ Ԑԥાની શિԝ – અԥાશિԝ (અԥાન) ને દૂર કર ેછે. 
જનેે િચԱશુિԺ કહે છે. િચԱશુિԺ સાધકની કમાણી છે અન ેત ેમૃըયુ પછી સાથે આવ ેછે. 
જટેલી ગરજ વધ ુતેટલુ ંિચԱશુિԺનું Ԑમાણ વધાર.ે  

 Ԑԥાશિԝ મળતાં જ તનેો Ԑકાશ આપોઆપ કાયӪ કરશ.ે յયિԝની બુિԺ/મગજના 
કોષો પણ Ԑԥા Հારા બદલાય છે.  

 િચԱ એ શરીરથી અલગ છે. પરા/Ԑԥા/ઋતંભરા Ԑԥા Հારા િચԱશુિԺ થાય છે.  
 િચԱ એ ચેતના છે. ત ેઆԵાનું િકરણ છે. િચԱ અંતિરԟમાં રહેલ Ԑԥાશિԝ/આԵા 

શિԝ સાથે Ԫુિનંગ કર ે છે. િચԱ હંમેશા ં પિવԋ/શԺુ રહેવું જોઈએ – તો જ 
ગુԀતՕવ/સતતՕવ સાથે તેનું િનરંતર જોડાણ થયલેું રહેશ.ે  

 Ԑેમાળપણુ/ંલાગણીશીલતા એ પુદગલ છે. ત ે յયવહાર માટે સાԀં છે પણ ત ે અંિતમ 
નથી. જો ԐયԴ ન થાય તો Ԑેમાળ માણસ Ԑકૃિતમાં જ રહી જશે. બીӾ તરફ 
િચંતા/ભય/ԃોધ/ ઉՀગે/લોભ વગેર ેવાળા માણસનો સતત ԐયԴ હોય કે “મારી Ԑકૃિત 
કેમ બદલાવું?” તેનો પુԀષાથӪ થતાં/િચԱશુિԺ થતાં ત ેસનાતન સըયમાં જલદી પહોચેં 
છે.  

 એટલ ે સમજણથી Ԑકૃિતને ભાવ/Ԑેમવાળી રખાય. બીӽ Ԑըયે શુભ ભાવ રાખવો. 
બીӽઓ આપણા Ԑેમભાવના વખાણ કર ેઅન ેતમેાં સરી પડાય તો અԥાનમાં આવી 
જશો.  

 ગુણવાન માણસોની ગાડી એટલ ેજ ધીમે ચાલે છે. કારણ કે તેને બધુ ંજ સાԀં છે એટલે 
તેને ગરજ નથી એટલ ે તેની ઊӽӪ કામ નથી કરતી. ԧાર ે સંકટમા ં յયિԝ સંઘષӪ 
કરશ/ેપુԀષાથӪ કરશ ેતો ઝડપ થશ.ે  

 સંતોષ յયિԝના પિરવતӪન (Transformation) ન ેઅટકાવે છે.  
 માતાનંુ હેત/Ԑેમ પાિથӪવ છે – શાՊત નથી. તમારી આસિԝ પરાશિԝમાં રાખો. 

એકબીӽની સંભાળ ચોԜસ રાખો. કતӪյય/િԃયામા ંિનՌા રાખો. િચԱ પરામા ંરાખો  
 કુટંુબમાં એકબીӽને દુ:ખ આપો કે સુખ આપો – બંનનેે ફરીથી જլમ લેવો પડશ.ે એટલે 

“મારા બધા સંબંધોને હંુ ‘પરા’ સાથે જોઉં છંુ” તેમ յયિԝએ રાખવું જોઈએ. તો 
Ԑકૃિતનું રીપેમેլટ (જլમમરણ) નહી ંમળે–કારણ કે સબંંધોને તમે ભોગવેલા જ નથી.  

 સըસંગ સાંભળતી વખતે ‘કોણ સાંભળે છે?’ તે શોધો અને તમે દૂરથી ‘સાંભળનાર’ને 
જુઓ – તો Ԑકૃિતને ભોગյયા વગર િનલӲપ રહેશો. જો તમે Ԑકૃિતને ભોગવશો તો Ԑકૃિત 
તમને ભોગવશ.ે ‘હંુ પરામાં છંુ’ તેમ સમજો તો Ԑકૃિત ખલાસ થવા લાગશ.ે  

 ‘ગુԀ’ એ તમારી અદંર રહેલું તՕવ છે. ત ેકોઈ յયિԝ નથી. અદંરના આԵાને અંદરના 
અંતરાયોએ ઢાકંી દીધો છે. ગુԀતՕવના Ԑકાશને સેવવાથી તે અંતરાયોને કાપશ.ે  

 અિչતըવને અવતારો/յયિԝըવમાં રસ નથી. յયિԝએ પોતાના િચԱને અંદર રહેલ 
અյયԝમાં જોડવંુ જોઈએ.  

 ગુԀતՕવ દેહમાં હોવા છતા ં દેહાતીત છે. તે હંમેશા ંસાથે જ હોય છે. તેના չમરણમાં 
રહો (મામેકં શરણં ԙજ:).  

 ઊંડા ભાવ/չનેહ સાથે કૃոણ/ગુԀતՕવમાં િચԱ જોડો. તેને કાયમ સેવવુ.ં  
 ԧાં સુધી િચԱના અંતરાયો છે ըયાં સુધી સમજવામા ંતકલીફ પડશ.ે પણ Ԛમ કરવો. 

તેમ કરતા ંકરતા ંઅંતરાયો ઘટશ.ે કામમાં વ՞ચે ԓેક લઈને િચԱ િչથર કરો.   

સըસંગ ԃમાંક [829] 14 MAR 2004 A   

 સાધન કેટલું જԁરી છે? િԃયા કેટલી જԁરી છે? અંદરની Ԑકૃિતની અડચણ ԥાનના 
Ԑકાશને રોકે છે. સમજદાર/ડાՑા/વહેવાԀ/સՕવગુણવાળા માણસને સՕવગુણ નડે છે.  

 իયાન/જપ વગેર ેસાધનની જԁર Ԑકૃિતના ԋણ ગુણમાં ફેરફાર કરવા માટે છે જથેી ત ે
ԥાન ઝીલી શકે. સાધનથી ԥાન ન થાય – પણ Ԑકૃિતનું વાસણ ચો՚ખું કરવા માટે 
સાધન જોઈએ. Ԑકૃિતના ચો՚ખા વાસણમાં જ ԥાન ઝીલાય.  



33 
 

  સાધનની પસંદગી յયિԝની Ԑકૃિત મજુબ થવી જોઈએ. જમે જમે Ԑકાશ વધે તેમ તેમ 
સાધનનું બળ ઘટતુ ંӽય અને સાધન છૂટતું ӽય.  

 સાધનથી Ԑԥાશિԝ ӽગે નહી.ં સાધનથી Ԑકૃિત સુધર/ેચો՚ખી થાય. સાધનથી 
Ԑԥાની નӾક પણ નહી ંજવાય.  

 આԵા સાધન વડે સાիય નથી. Ԑકૃિત ખાલી થવી જોઈએ. તમારી ખામીઓ તમે જ 
શોધો. આવી રહેલ ԥાનનો Ԑકાશ અથડાઈને પાછો ӽય છે. Ԑકૃિતનો તે અંતરાય 
ઓળખીને દૂર કરવાનો ԐયԴ કરવો જોઈએ.  

 રાԋે સૂતાં પહેલાં વાણી/િԃયા/મનની થયેલ ભૂલો ‘જોઈ’ને છેકવાનો ԐયԴ કરો. મનના 
દરકે િવચારો હંમેશા ંરકેોડӪ થાય છે. તે ઘણાં વષӷ પછી પાછા ઊગે છે.  

 յયિԝના િચԱમા ંઅબજો સչંકારો પեયા છે. સાધનને તેની સાથે િનչબત છે. સાધન 
કરતાં જ ӽગૃિતમા ંઆ સંչકારો બહાર આવે છે.  

 છાપંુ/TV ફԝ ӽણકારી માટે જ છે – તેમાં િચԱ ન આપો. પોતાની અંદરના 
મન/િવચારોને સતત જોતા રહો. દરકે િવચાર/િԃયાના સંչકાર અદંર હંમશેાં પડે છે. 
જનેે રોકવા જોઈએ.  

 ԧાર ેԐԥાશિԝવાળો પԀુષ મળે ըયાર ેજો િચԱ ઊજળું હોય તો તેની Ԑԥાશિԝનું 
િકરણ Ԑિતિબિંબત થાય છે. આ શિԝ અદંરના સંչકારોને ઉથલાવીને બહાર કાઢશે 
અને નવા સંչકાર બનતા રોકશે – જનેે િચԱશુિԺ થઈ છે તેમ કહેવાય.  

 પાંચ ઇિլԍયોના ંકરણોમાં ԧાં િચԱ વતӪમાનમા ંહોય ըયાં અશુિԺ હોય.  
 Ԑԥા/ԥાનનું િકરણ િચԱને չપશӲ છે – ԋણ ગણુને չપશӪ કરતું નથી. િચԱ ԧાર ે

મԋૈી/ભાવથી Ԑԥા સાથે જોડાય છે એટલે તરત શԺુ થાય છે. એક વખત િચԱ જટેલું 
શԺુ થાય પછી તે Ԟારયે અશԺુ થતું નથી. પરંતુ ગુણનો ભરોસો નહી.ં સારો 
સըવગુણવાળો માણસ પણ ખરાબ થઈ શકે.  

 કોઈ પણ કાયӪ કરો, ભાવ ઊӽӪ હંમેશા ંિચԱની સાથે જ રાખો.  
 તમારા Պાસને ԧાર ે જુઓ/ӽણો ըયાર ે તે આԵા જ ӽણે છે – અહંકાર નહી.ં 

આԵામા ંસંչકાર નથી.  
 Ԑԥાશિԝ સાથે յયિԝએ કંઈ કરવાનું નથી. ફԝ િચԱથી જોડાવાનું જ છે – જથેી 

અંદરનો કચરો બળે છે. સાધન Հારા કે અլય રીત ેԐકૃિતનું વાસણ ચો՚ખું હોવંુ જોઈએ. 
અંદરના અંતરાયો જ કચરો છે. જમે પોતાની Ԑકૃિત વધુ મેલી હોય તેમ સાધનની વધુ 
જԁર પડે. અહંકાર/બુિԺ/િવચાર કાબમૂાં રાખો. 
Ԛવણ/જોવંુ/બોલવું/Պાસ/મન/બુિԺની ӽગૃિત રાખો. ԧાર ે બધી જ ӽગૃિત ભગેી 
થાય ըયાર ેતે એક િચԱ થાય – જ ેસામાլય રીતે િવિ՞છՂ હોય છે અન ેઅનેક િદશામાં 
કામ કર ેછે. આ અનેક િદશામાં િચԱ કામ કર ેતેના આԵાનો િવનાશ થાય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [829] 14 MAR 2004 B   

 સંસારની કોઈ પણ િԃયા કરતાં સાધકે એક જ ԐՇ રાખવો- “આ િԃયા Հારા માԀં મըૃયુ 
સુધરશ?ે”  

 ‘સંસાર િમթયા છે’ તેવી િફલોસોફીમા ં આવીને કાયӪ છોડવા ં નહી.ં ફԝ Ԑԥાશિԝ 
મેળવવાનો આԆહ રાખવો – પણ તે પહેલાં Ԑકૃિત ચો՚ખી કરવી પડે છે અને તેના માટે 
કોઈ ચોԜસ ફોձયુӪલા નથી. કોઈ Ԑԥાવાન յયિԝને શોધી કાઢો અને તેનો સըસંગ 
કરો. ગીતા મજુબ – જનેા પર કૃપા હોય તેને પરાબિુԺ/Ԑԥાશિԝ મળે છે.  

 ԥાનના Ԑકાશમાં પોતાની Ԑકૃિતનું સતત િનરીԟણ કરો – પરંતુ իયાન રાખો કે તમારો 
અહંકાર આ વչતુ જલદીથી નહી ંકરવા દે. આમ થાય પછી જ િચԱશુિԺ આવ.ે  

 જ ેદોષો (રાગ/Հષે વગેર.ે.) સાધનથી દૂર થતા નથી તેને કોણ સુધાર?ે િસԺાતં મજુબ 
એક ԍյય બીӽ ԍյયને કાઈં કરી શકે નહી.ં Ԑકૃિતનો દરકે પુદગલ (પરમાણુ) չવતંԋ છે. 
દરકે ԍյય પોતાનામાં પણૂӪ છે.  

 સըસંગથી મૂળ ԍյય (Ԑકૃિત) બદલે નહી/ંકોઈનો չવભાવ સુધરી શકે નહી.ં તો શું થશ?ે 
Ԑકૃિતના પરમાણુઓ સાથનેો અիયાસ (દેહાիયાસ) છે તે આԵા અને Ԑકૃિતના 



34 
 

સંયોગથી છે. આ દેહાիયાસને િનિՆત રીત ે તોડી શકાય છે અને અદંરથી Ԑકૃિતથી 
છૂટા પડી શકાય છે. તે જ મુિԝ છે. Ԑકૃિત ન બદલે તો કાઈં નહી ં– બદલવાની જԁર 
પણ નથી – પરંતુ તેનાથી તમે છૂટા પડી જ શકો છો. મԝુ દશા એટલે Ԑકૃિતથી છૂટા 
પડી ગયેલ દશા.  

 દેહાիયાસ/રાગ/Հષેને ઢીલા પાડવા એટલે કે Ԑકૃિતને છૂટી પાડવા માટે સત તՕવ છે. ત ે
Ԑકૃિતની ભીસં/પકડ ઢીલી કર ેછે. Ԑકૃિત ફર ેનહી ંપણ છૂટી પડે છે – એટલે સતાવતી 
નથી.  

 શկદો/વાચંન/Ԛવણ/બુિԺ/િવચારો વગેર ેભેદԥાન ન કરાવી શકે. Ԑըયԟ Ԑગટ થયેલ 
સત તՕવના સըસંગનો મિહમા છે. દીવા વગર દીવો ન જ Ԑગટે.  

 ԃોધ/માન/માયા/લોભમા ંյયિԝ ફસાય છે. િનરીԟણ કરો કે તમ ેશેમા ંફસાયા છો? જો 
ફસાયા ન હો તો તમે આԵાની નӾક ગણાઓ – પરંતુ Ԑԥાશિԝ/પરા તՕવ વગર 
મըૃયુ ન સુધર ેઅને અԥાન ન મટે.   

 ભવરોગ – જլમ/મըૃય ુમટાડવાની ગરજ હોવી જોઈએ. Ԑકૃિતના સારા/ખરાબ ગુણોનો 
જશ/અપજશ લેવો નહી.ં  

 Ԑԥાશિԝની ગરજ હોવી જ જોઈએ. અંતયાӪԋા – પુԀષાથӪ – વગર કૃપા ઊતરશે નહી.ં 
કાયમી અંતરના પુԀષાથӪમાં જ રહો. પુԀષાથӪની પાછળ કૃપા ખӱચાય જ છે.  

 ‘દેહ હંુ છંુ’ તેવા ભાવને દેહાիયાસ કહે છે. પણ શુ ં શરીરનો દેહાիયાસ – 
ભૂખ/પીડા/કՋથી છે? આ બધી વાસના નથી. તેમા ં અહંકારનો ફાળો નથી. ભૂખ 
અહંકારથી લાગ ેનહી,ં Ԑકૃિતથી લાગે.  

 શરીર બીકથી Ԏજૂ/ેકાપંે છે – જ ે આԵા ӽણે છે. દા.ત. શોક/બીક લાગે તો શરીર 
આપોઆપ િરએ՘શન આપે – જમેાં અહંકાર નથી એટલે આԵાનો Ԑકાશ રોકાય  
નહી.ં  આԵાના Ԑકાશને અહંકાર રોકે છે.  

 ԥાતા-ԍՋા કમજોર હોય ըયાં જլમમરણની ચԜી છે. Ԑકૃિતને Ӿતવાનો સઘંષӪ ન કરો – 
પણ તેને ‘જવેી છે તેવી’ -  ‘જુઓ’. ધીમે ધીમે સમજણથી જોતાં જોતાં Ԑકૃિતને ӽણો. 
જોવા/ӽણવાથી જ ેઊӽӪ બનશે તે પરામા ંલઈ જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [830] 21 MAR 2004 A   

 ભગવાનની Ԑીિત ન થવામાં મનનો જ ફાળો છે. મન ન હોય કે શમી ӽય તો બધુ ંજ 
શમી ӽય.  

 જોયેલા/સાંભળેલા/અનુભવેલા પંચેિլԍયના અનુભવો મેમરીમા ં չટોર થાય છે. તેને 
કારણે િવચાર/સંકճપ/િવકճપ આવે કે ӽય તે ‘મન’ છે. આ ԁપે મન પોતે દેખાય છે.  

 આપણે મન નથી. મન ‘પર વչત’ુ છે. તે ‘չવભાવ’ નથી. િવચાર એટલે િવચરણ – જ ે
չમૃિતના અણુઓમા ંથાય છે.  

 મનને કારણે િચԱમાં િવԟેપ/દુ:ખ ઊભા ં છે કારણ કે յયિԝને “હંુ કોણ છંુ?” ત ે
સમӽતું નથી અને તેનું ԥાન નથી -એટલે િમթયા દશӪન થાય છે અને յયિԝ “હંુ આ 
છંુ/હંુ તે છંુ” તેમ માને છે એટલે એક ખોટી વչતુ બીӾ ખોટી વչતુ સાથે અથડાય છે 
અને દુ:ખ ઉըપՂ થાય છે.  

 દુ:ખનંુ મૂળ મનમા ંનથી. આԵાનું સુખ ન હોવાથી દુ:ખ લાગે છે – નિહતર ન લાગે.  
 મનને મારવાથી કે િનિոԃય કરી નાખવાથી յયિԝ નકારાԵક થઈ ӽય છે અને આ 

રીતે દુ:ખનો અંત નહી ં આવે. ԥાનથી િમթયા દશӪન બંધ થાય તો દુ:ખોને પહોચંી  
વળાય.  

 અԥાન એટલે દુ:ખ. બધા પોતાના શરીરને ‘હંુ’ માને છે. બધંુ પોતાનુ ં લાગે છે. પણ 
ԥાન થતાં જ કમӪનો ભોગવટો આવે તોપણ દુ:ખ ન થાય. ԥાનને કમӪ સાથે સંબંધ નથી  

 શરીરના સુખમાં յયિԝ લપસી ӽય છે એટલે ԥાન ઘટે. દુ:ખમાં ԥાન વધ.ે  
 મનને િનિոԃય કરવું નહી ં પણ ઓળખવુ.ં મનના પરમાણુઓને ӽણો. ӽણવું તે જ 

મુિԝ છે. જગતના િવષયો ӽણવા ત ે બુિԺનુ ં કામ છે. જટેલી બુિԺ વધ ુ તેટલુ ં દુ:ખ 
વધુ. જો સમજણ હોય તો બુિԺ દુ:ખ વધારી શકે નહી.ં  



35 
 

 બુિԺ અંધ ધૃતરાՋӬ  જવેી છે. તેને પાંચ િવષયો પોતાના સչંકાર/અહંકાર Ԑમાણે જ 
દેખાય. જլમમરણ ઘટાડવા બુિԺની સહાય ઘટાડો.  

 જમે જમે િવનય/િવવેકની આંખ મળે તેમ તે બુિԺની આડે રહેલ દીવાલને તોડી નાખે 
છે અને આԵાના િકરણ – Ԑԥાને આવવા દે.  

 િવનય/િવવેક એટલ ે વાણી/વતӪનનો નહી.ં પણ અંદર વાત બરોબર બેસી ગઈ હોય 
(ગરજ થઈ ગઈ હોય) ત ે յયિԝ માનશ ે કે “મારી આંખ ધૃતરાՋӬ ની છે” – તેન ે માર ે
“સજંયની આંખ” બનાવવી છે. આવી յયિԝ શરીર/બુિԺની યાંિԋકતાને બદલે શાંિત 
રાખીને આખો િદવસ ‘જોઈ’ ને (ӽગૃિતથી) કામ કરશ.ે  

 અંદર રહેલ ભગવાનને જોવા/અનુભવવાનો ભાવ ӽળવો. આખો િદવસ દરકે િԃયામા ં
ઓછામાં ઓછો સંઘષӪ થાય તેમ તમાԀં કામ કરો. અહંકાર/બુિԺન ે પર રાખીને કાયӪ 
કરો. સામેવાળાને આԵા/ભગવાન માનીને કામ કરો.  

 ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવ સાથે થાય એટલે ઘટના બને જ છે. આપણા અહંકાર વડે તેને 
રોકી શકાતી નથી. તેથી અપમાન/ՙલેશ/કંકાસ વગેરમેાં િવનય/િવવકેની આંખ 
રાખીને પસાર થાઓ – તો િચԱ શԺુ થાય.  

 તમે ભગવાન માટે જ કાયӪ કરો છો તેમ સમજ રાખવી. ‘યાંિԋક Ӿવન માટે ભગવાન 
નથી. િવનય/િવવેકવાળી յયિԝ માટે ભગવાન છે’ – તેવો િનՆય કરો તો તેના કાયӪનું 
સંચલાન ભગવાન કરશ.ે  

 આԵા પોતે િનિոԃય છે પરંતુ આԵાની શિԝ – Ԑԥાશિԝ – એ િવનય/િવવેકને વશ 
છે. એટલ ેԐԥાએ ӽગવુ ંજ પડશ.ે  

 શુભ/અશુભ – બંન ે યાંિԋકતામા ં છે. િવનય/િવવેક એ યાિંԋકતાનો ભાગ નથી. અદંર 
Ԑાણ/ચેતનશિԝએ વચӪչવ Ԑગટ કયુӭ હોય તો બુિԺના ં કાળાં ધાબાં દૂર થાય જથેી 
આԵાનો Ԑકાશ આવે. Ԑԥાનું સુખ શાՊત હોય છે. Ԑԥા એ આԵાનું િકરણ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [830] 21 MAR 2004 B  

 િવનય/િવવેકની શિԝ યાંિԋક નથી. તેનાથી Ԑԥાની િદશામાં યાԋા થાય છે. 
િવનય/િવવેકથી શાՊત સુખ ન આવે કે િચԱશુિԺ ન થાય. Ԑԥાથી િચԱશુિԺ થાય 
અને ԧાર ેԐԥા મળે ըયાર ેિચԱમાં શીતળતા յયાપે.  

 પંચમહાભૂતનું બનેલ આપણું માળખું Ԑԥાને પકડી શકતું નથી – એટલે Ԑԥા મૃըયુ પછી 
સાથે હોય છે. Ԑԥાશિԝ કારણ શરીરની સાથ ેસાથે ӽય છે અન ેસાધકના ભાિવને ત ે
આપોઆપ ઘડે છે. એટલે જ અիયાԵમાં Ԑԥાશિԝની વાહ વાહ છે અને તેનાથી જ 
પરમાણુઓ/કમӷનો ԟય થાય છે અને સતત િચԱશુિԺ થાય છે. િચԱની અશાિંત, 
મનનો ԃોધ, િચંતા વગેરનેે દૂરથી Ԑԥા જોશે – એટલે ‘ભદેԥાન’ થાય છે.  

 જો મન િչથર થઈ ӽય તો િચԱશુિԺનું કામ અટકી ӽય અને Ԑԥાશિԝ નહી ંઆવે. 
એટલે મનનુ ંહોવાપણું ખરાબ નથી પણ “હંુ મનથી છૂટો પડલેો નથી” – તે ખરાબ છે.  

 “Ԑԥાશિԝ હંુ છંુ” અન ેઅનંત કાળથી Ԑԥાશિԝ સાથે જ છે. મનન ેચો՚ખું કરવાનું 
છે. મનમાં તլમય થવુ ંતે સમչયા છે – કારણ કે મન જડ છે.  

 મનને ફԝ ‘જુઓ’, શկદોને ફԝ ‘જુઓ’. ӽગૃિતથી થયેલ Ԛવણ તમને મનથી છૂટા 
પાડી નાખશે. ԥાનીની આંતરિչથિતમા ંԚોતા આવી જશ.ે  

 ԥાનીની હાજરીમા ંસાધકને શાિંત રહે કારણ કે ԥાનનો Ԑકાશ હાજર હોય છે. પરંત ુ
ԥાનીની ગેરહાજરીમાં સાધકને ԥાનનો Ԑકાશ નહી ં મળે એટલ ે સાધકે આ Ԑકાશ 
પોતાનામાંથી જગાડવાનો Ԑયાસ કરવો પડશ.ે  

 િչથતԐԥ એટલે િչથર Ԑԥા નહી ં પરંતુ િչથર બિુԺ – િવનય/િવવેક Հારા િչથર 
બુિԺવાળી յયિԝ. િչથતԐԥ એટલે િચԱશુિԺવાળો માણસ નહી.ં અશુિԺ િચԱમાં 
છે.  

 જમે જમે Ԑԥાશિԝ ӽગૃત થતી ӽય તેમ તેમ િչથતԐԥનો કંટӬ ોલ નીકળતો ӽય અને 
િચԱ શԺુ થતુ ંӽય અને յયિԝ ભારમેાથંી હળવી થતી ӽય.  

 યથાથӪ સըસંગથી િવવકે/િવનયમા ંԐԥાનો Ԑકાશ દાખલ થતો ӽય છે.  



36 
 

 Ԑકૃિત જવેી કે ઝાડ/આકાશ/તારા/ચંԍ વગેર ે સાથે અનુસંધાન/એકԁપતા કરવાથી 
િવવેક/િવનયમા ંફાયદો થશ.ે  

 રસોઈ કરતી વખત/ેજમતી વખતે ભાવની સાવધાની રાખવી. તે ફળ આપશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [831] 28 MAR 2004 A   

 બે માગӪ છે. સા՚ંય અન ે યોગ. યોગશાՅ મજુબ નીચથેી ઉપરના ં ચԃોમાં જવાનંુ છે. 
પણ સા՚ંય (લાઓըસ)ે મજુબ ઉપરથી નીચે નાિભ તરફ આવવાનુ ંછે. મન નાિભમાથંી 
પવનԁપે આવે છે. ભગવાનને સા՚ંય મત પસદં છે.  

 મનુոય તકӪ /બુિԺ વડ ે Ӿવે છે. પશઓુ વાસનાથી Ӿવે છે. બુિԺના િવકાસથી 
յયિԝના ંઅંદરનાં કેլԍો ખલૂતાં નથી. Ӿવનનું ઊંડાણ (depth) તે લોકોમા ંનથી હોતુ.ં 
તેમનો િવકાસ સપાટી ઉપરનો જ છે.  

 ԥાનની સાથે ભિԝ (Ԃદય) હોવી જ જોઈએ – નિહતર મેળ નહી ં પડે. બુિԺ 
(િવષય)નું ԥાન તેના Ԃદયને સંતૃՃ ન કર ેતો નહી ંચાલે. આજના જમાનામાં Ԃદયમા ં
પણ મન ઘૂસેલું હોય છે, જયાર ેԥાનીના મનમાં પણ Ԃદય હોય છે.  

 બધાનંે પોતાના સમӾને કાયӪ/સըસંગ થાય તો Ԃદયથી થયો કહેવાય. આજ ે તો 
વહેવારમાં Ԃદયથી કામ કરનારને મૂખӪ ગણાય છે. એટલે յયિԝ Ԃદયથી દૂર ӽય છે. 
Ԃદયમાં લાભ/નફો ન હોય. ભાવુકતા/લાગણીશીલતા જુદી વչતુ છે. ત ેનકામી છે અને 
તે મુિԝનું Հાર બંધ કર ેછે.  

 રામકૃոણ, રમણ મહિષӪ વગેર ે મોટા ભાગે Ԃદયથી જ કાયӪ કરતા. તઓે ભાવુક કે 
લાગણીશીલ ન હતા.  

 ભાવ એટલે રાગ-Հષે વગર કામ કરવુ ંԧાર ેભાવુક/લાગણીશીલ/લાગણીવેડામા ંરાગ 
કે Հષે હોય. તેનાથી જլમ-મըૃયુ જશ ે નહી.ં તે મનમાથંી આવ ે છે. ԧાર ે ભાવ 
յયિԝલԟી નથી, લાગણી յયિԝલԟી છે. આજની દુિનયા લાગણીવેડાની મોટી રમત 
રમી રહી છે, પણ ભિԝ એ લાગણીવેડા નથી – ત ેતՕવ સાથેનુ ંજોડાણ છે.  

 મનની લાગણીને ઓળખવાથી յયિԝ બુિԺથી આગળ Ԃદય/સમજણ/ભાવમા ં
Ԑવેશ કર ેછે. વહેવારમા ંલાગણીશીલતાની જԁર પડ ેછે – પણ તમ ેલાગણીથી જુદા 
છો. જડ ન થઈ જવુ.ં લાગણીથી յયિԝ સંમોિહત થઈ જશ ે એટલે તે પોતાનો 
Ԑકાશ/સમજણ ગુમાવશે.  

 ԥાની પાસે લાગણીવેડાની જԁર નથી. લાગણી Ԑըયે ӽગિૃત રાખો. તેની સાથે તլમય 
થશો તો Ԑԥાનો રչતો રોકાઈ જશ.ે  

 સારી લાગણીમાથંી દયા કે િનદӪ યતા આવે – જનેુ ં કેլԍ અહંકાર છે. ԧાર ેભાવમાથંી 
કԀણા આવે – તેનું કેլԍ અહંકાર નથી.  

 յયવչથાની તլમયતા જլમમરણ વધારશ.ે յયવչથા જԁરી છે – તેના માટે મન/બુિԺ 
જોઈએ.  

 ભિવոયમાં લોકોની બુિԺ તીԙ હશે પણ Ԃદય (માનવતા/કԀણા/ભાવ/સમજણ) નહી ં
હોય. ભાવને કેլԍમાં રાખો. Ԃદયથી વતӪન કરો. ફԝ પૈસાથી સુખી નહી ંથવાય.  

 મન/બુિԺ/વાણી/ચՋેામા ં Ԃદય છવાઈ જવુ ં જોઈએ – તો જ તેની બુિԺ તેની િમԋ 
બન.ે નિહતર પોતાની જ બુિԺ પોતાની શԋુ બને અને ઠોકરો ખવડાવે.  

 ભાવમાં ઈષાӪ/લઘુતાԆંિથ/અપમાન ન હોય. ԧાર ેલાગણીમાં હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [831] 28 MAR 2004 B 

 મ՚ુય કેլԍ Պાસ ઠીક કરવો જોઈએ. તે નાિભથી ચાલવો જોઈએ. મન/બુિԺ એિ՘ટવ ન 
થાય એટલ ે Պાસ ઠીક થાય. નેચર/આકાશ વગેર ે જોતા ં પણ Պાસ ઠીક થાય. પાંચ 
ઇંિԍયો ન વપરાય એટલ ેՊાસ ન વપરાય.  

 શાિંતથી બેસતા ં જ મન/િચԱ ડામાડોળ થાય તો તેને ઠીક કરવું જ જોઈએ. અլય 
શાՅો/ધમӪ વગેર ે ન કરો તો ચાલે પણ અદંરની આગ ઠીક કરો. શાંિતથી બેસો અન ે



37 
 

બધું િչથર છે તેમ ‘જુઓ’ – તેથી Պાસ નાિભ તરફ આવશ ે અને િչથર થશ.ે અહી ં 
માનિસક કે અլય કોઈ ԐયԴ કરવાનો નથી.  

 મૂળ չવભાવમાં ‘હંુ’ નથી” તેમ સતત લાગ ે ત ે સાધક. ઊભા થયેલ સાԟીનું િવસજӪન 
પોતાની શિԝથી નહી ં જ થાય. તેની પીડા પાકે ըયાર ે શરીરી કે અશરીરી સըપુԀષ 
Հારા કાયӪ થશે. સાԟીના િવસજӪનની કોઈ જ સાધના નથી. તે સમય આવશે અને 
ԧાર ેપાકશ ેըયાર ેજ સըપુԀષ Հારા કાયӪ થશ.ે  

 બુિԺ સձયક્ કરો, શԺુ કરો. બધા ંકાયӷ ԂદયપૂવӪક કરો. Պાસ િչથર કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [833] 11 APR 2004 A   

 આપણી પાસ ે સમય ઓછો છે – એટલ ે િચԱમાં િવચાર મૂકો કે, “મારી Ԑકૃિતમાં કંઈ 
નહી ંથાય તો શું થશ?ે” – તો જ કામ ચાલુ થશ.ે  

 અંદરનુ ંસત Ԑગટ થાય તો જ સըસંગ કહેવાય. յયિԝ/ગુԀ કોઈ પણ હોય પરંતુ તેનુ ં
સત Ԑગટ થયેલ હોવંુ જોઈએ.  

 સત તՕવ હોય તો જ સમજણ આવે અને Ԑըયેક յયવહારમાં સમજણનો Ԑકાશ મળે.  
 સત મોજૂદ છે. સըસંગનો Ԑકાશ છે – તોપણ સમજણ ન Ԑગટે તો અદંર પોતાના 

અંતરાયો છે તે નડે છે. સત અદંર ઊતરતું નથી.  
 અંદર સӽગતા/ӽગૃિત જԁરી છે. જો Ԛવણ વખતે સાિՕવકતાનો થર ચડ ે તો ત ે

અંદરની અશુિԺ કાપશે નહી.ં – સાવધાન!  
 વહેવારની ӽગૃિત શરીરના કોઈ કેլԍ અને બહારની બાબતની હોય છે. બુિԺની 

ӽગૃિત કેլԍ Հારા િવષય ӽણવામાં ખચાӪય છે. આ ӽગૃિતની વાત અહી ંનથી.  
 અહી માԋ ‘હોવાપણા’ ની ӽગૃિતની વાત છે. સત અને કૃપા Ԑવતӯ  રՑાં છે. સાધન 

ગૌણ છે. સત હાજર છે/յયાપેલું છે.  
 յયિԝની ӽગિૃત - իયાન/չવાիયાયના સાધન સાથે જોડાયેલ હોય છે અને સાધન 

અહંકાર સાથે જોડાયેલ હોય છે. – સાવધાન!  
 સըસંગમાં પાપ/દોષ બળે છે અને પુէռ બંધાય છે. પણ આનાથી અԥાન જતું નથી.  
 સըસંગમાં ӽગૃિતથી અંદર ԍિՋ પડ ે– તેમાં ԥાનીના ԥાન/સતની મેળવણી થાય છે. 

આ ԥાનની મેળવણીથી જ ેશિԝ ઊભી થાય તને ેԐԥાશિԝ કહે છે. આ Ԑԥાશિԝ 
પાસે અંતરાય દૂર કરવાની તાકાત છે – પણ ӽગિૃત પાસે આ તાકાત નથી.  

 ԥાનીના ԥાનમાથંી Ԑԥાશિԝ ઝવે (ટપકે) છે અને િચԱશુિԺનો Ԑારંભ થાય છે. 
સાધકે આ શિԝને રչતો આપવાનો છે.  

 સાધકે કોઈનો լયાય તોળવો નહી ં– ત ેપાપ બાંધશે – કારણ કે તમ ે કુદરતની શિԝ 
પોતાના હાથમાં લીધી. એમ રાખવું કે “મને કંઈ ખબર પડતી નથી, મદદ કરો”. 

 બીӽના ંપાપ/દોષ/ԋુિટ Ԑըયે ન જોવુ.ં ત ેઅઘԀં છે – કારણ કે તે અહંકારની ધારા છે 
અને તે િચԱશુિԺ થવા દેતી નથી.  

 ԧાર ે Ԑԥાનો Ԑારંભ થશે ըયાર ે સાિՕવક બિુԺનું આકષӪણ ઓછંુ થઈ જશ.ે 
સાિըવક/ગુણવાન Ԑըયેનો રાગ અԍնય થઈ જશ.ે કારણ કે મરણ એ બુિԺને છોડવાનું 
નથી અને મરણ Ԑԥાને અડી શકતું નથી.  

 સાિՕવક/ગુણવાન બુિԺના િԋગુણ Ԑકૃિત ખાતે જમા થાય છે પરંતુ તે િચԱશુિԺ કે 
આԵા ખાતે જમા નહી ંથાય. બુિԺ એ મહત તՕવ છે અને આԵાની નӾક છે. Ԑકાશ 
આવતા ંજ બિુԺ પલટાય છે. તેન ેશԺુ િચԱ કહેવાય – જમેાં અંતરાયો કપાયા હોય. 
િચԱશુિԺવાળી յયિԝ કદી દુ:ખી નહી ં થાય. સըસંગની વાણી/શિԝને સંવેદવાની 
નથી, પણ તેન ે માગӪ આપવાનો છે. તેને બુિԺ સાથે અથડાવવાની નથી પરંતુ તે  
શિԝને અંદર ઉતારીને absorb કરવાની છે.  

 દશӪન કરતી વખતે દેવની શિԝને હાથ જોડીને શરણે થઈને માગӪ આપો.  
 આપણું લԟ મનની શાંિત નથી. પરંતુ મનનું અԥાન દૂર કરવું તે લԟ છે. իયાનની 

શાિંત Ԑըયે Ԑીિત થઈ ӽય તો અԥાન કેમ દૂર થાય? ઉપર ઉપર શાિંત રહે પણ અંદર 
અԥાન હોય છે.  



38 
 

 અંદર જોવાથી અદંરના પરમાણુઓ ખճુલા થશે. અંદરના Ԑકાશને બહાર લઈ આવવો 
તે લԟ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [833] 11 APR 2004 B 

 સમજણ એ ԥાન નથી. તેનો સંબંધ յયԝ શરીર/મન/બુિԺ સાથે છે. સમજણ મըૃયુ 
પછી પણ સાથે હોય. સમજણ յયԝ છે અને આԵા અյયԝ છે – એટલે જ ԥાની 
સાથે ઘણા લાંબા સમય સુધી રહેવા છતાં પણ ઘરના ઓળખી ન શકે કે ‘આ ԥાની છે’. 

 જો Ԑԥાશિԝ હોય તો જ ԥાન/ԥાની ઓળખી શકાય છે. ӽગૃિતથી ન ઓળખાય.  
 માતા/િપતા/િશԟકો વગેરનેો આદર કરો – પણ તનેી િમթયાԍિՋ તમારામા ંઆવશે તો 

ԥાન નહી ંથાય. – સાવધાન!  
 અહંકાર આԵાિવરોધી છે – પણ չવાիયાય Հારા તેની ધાર નબળી પડ ે છે. ધાિમӪક 

յયિԝ/ડો՘ટર/િચԋકાર/કિવ વગેરનેી અિչમતા હોય છે. આ અિչમતા આԵા 
મેળવવામા ંનડશ.ે જનેી અિչમતા તૂટી છે ત ેજ અિչતըવ સાથે એક થાય છે અને બધુ ં
પોતાનું જ માને.  

 ભલા/સારા/ધાિમӪક માણસ થવાથી પોતાનું દુ:ખ(મըૃયુ) દૂર નહી ં થાય. િચԱશુિԺ 
જોઈશે.   

 յયિԝના શરીરના પરમાણુઓ ફԝ આ જլમ પૂરતા જ હોય છે. જમેા ં વારસાગત 
Ԑકૃિતના ગુણ/અવગુણમાં પડવું નહી.ં ફԝ અԥાન મટાડવા માટે જ પુԀષાથӪ કરવો.  

 વહેવારમાં એડજչટમլેટ કરવું પડ.ે પણ પૈસાદાર/રાજકારણી/બૌિԺક .... વગેરનેા 
Ԑભાવમાં ન આવો. ગԀુ/ԥાની/આԵાતરફી રહો. આપણો હેત ુ ફԝ અન ે ફԝ 
દુ:ખમુિԝ (મըૃયુથી છૂટવું તે) જ છે. સારા/ખરાબ મન કે સજંોગો બંન ેનકામા જ છે. 
બંનથેી દૂર થઈન ેફԝ ‘જુઓ’. કાયમ દુ:ખમુિԝ (મըૃયુથી છૂટવું) ની જ િચતંા કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [834] 18 APR 2004 A   

 પોતાના չવԁપમાં ન હોવંુ તે દુ:ખ છે. અԥાન એ દુ:ખ છે. ԥાનનો Ԑકાશ હોય તો 
દુ:ખ ન હોય. શરીરનુ ં કՋ ત ે દુ:ખ નથી. આ કՋને મન - દુ:ખમા ં ફેરવીને જુએ છે. 
કՋ/પીડાને ઘટાડી શકાય – પણ અԥાનમા ંકંઈ ન થાય. તેની િનવિૃԱથી જ દુ:ખ ӽય 
છે.  

 કૌટંુિબક/સામાિજક/સંબંધ/પૈસા વગેરનેા ԐՇો/અԥાનને કારણે દુ:ખ લાગે છે.  
 બુિԺનું ԥાન અԥાશિԝમાથંી આવે છે. જો મૂળ ԥાન થાય તો બીӽં બધા ંԥાન ઊડી 

ӽય અન ેԐԥાશિԝનું չથાપન થાય.  
 Ԑԥાશિԝ એ આԵાના Ԑકાશનું િકરણ છે. તે ԧાં સુધી ન હોય ըયાં સુધી յયિԝ 

કતાӪભાવ/અԥાશિԝ/બુિԺ Հારા જ Ӿવન Ӿવ ે છે. બિુԺ չવતંԋ નથી. તેની સાથે 
‘હંુપણા’ નો અહંકાર છે. તેનાથી Ԑકૃિતમાં ગાઠં/Ԇંિથ પડે છે અન ેજլમ-મરણ વધે છે. 
Ԑԥાશિԝથી જլમ-મરણ ઘટે છે.  

 બુિԺને આԵા સાથે ભળતું નથી પણ અહમ સાથે જ ભળે છે. – સાવધાન!  
 ԥાની પોતાની બુિԺથી સાવધાન રહે છે. નિહતર આԵા/Ԑԥાનો ગુનો બને છે.  
 յયિԝમાં અહમ અને બુિԺ – બંનનેું શાસન છે. તેથી જો બિુԺ અને અહમનો સંગ 

હોય તો અનંત જլમો થાય છે.  
 અહમ/બુિԺનું શાસન મછૂાӪ છે. િવચારો અન ે બુિԺ յયવչથા માટે છે. જો સըસંગમા ં

અહંકાર/બુિԺ/չમૃિત સાંભળતી હોય તો કંઈ ન થાય. કમӪના ંબીજ ન બળે.  
 ӾવાԵાની અંદરના Ԑકાશને મન/બુિԺએ ઢાંકી દીધો છે. જથેી મન/બુિԺની વાત 

સըય માને છે.  
 બુિԺને અહમ સાથે જોડવાને બદલે સત તՕવની Ԑԥા સાથે જોડવાની છે. આ માટે 

સըસંગ જોઈએ. ધાિમӪક-Ԑવચનો/િԃયા/પુչતકો/િશિબર નહી,ં પણ સતનો કરંટ 
જોઈએ. 



39 
 

 સըસંગમાં ӽગૃિતનો પુԀષાથӪ રાખવો. દરકે કાયӪમાં ӽગૃિત રાખવી. કાયӪ કરતાં કરતાં 
વ՞ચે ઊંડો Պાસ લઈને, ટંૂકો ԓેક લઈને સાતըય તોડો/િԃયાની એકԁપતા તોડો.  

 રાԋે ઊંઘ ન આવ ેըયા ંસુધી આԵչમરણ રાખો કે “આ શરીર ઊંઘવાનંુ છે – પણ હંુ તો 
ӽગૃત રહેવાનો છંુ”. ઘણો ફાયદો થશ.ે ઊંઘમા ં પણ કમӪના ં બધંન થાય છે. પણ જ ે
յયિԝ ӽગિૃતથી ઉપરની રીતે સુએ તો કમӪબંધન તૂટવા લાગે. ઊંઘતા ંશીખો. ઊંઘતાં  
પહેલા ંઆંટા મારો ըયાર ેજુઓ કે ‘શરીર ચાલે છે. હંુ નથી ચાલતો’. 

 ગમતી/ન ગમતી વાતો કે િԃયા આવે તોપણ અિલՃ રહીને ӽગૃત રહો. TV પણ 
ӽગૃત રહીને જોઈ શકાય.  

 જગત જુઓ પણ તેના બનાવનારને શોધો. િԃયા જુઓ/કરો પણ તેમા ંભળવું નહી.ં  
 દેહાիયાસને તોડવા Ԛમ કરો. ભૂલી જવાય તો કોઈ વાંધો નહી.ં ફરીથી શԁ કરો. 

ӽગૃિત રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [834] 18 APR 2004 B 

 ગમે તેવા સારા સજંોગો હોય તોપણ, ӽગિૃતને કદી ભૂલો નહી.ં સજંોગોનો િવરોધ ન 
કરવો પણ ӽગૃિતથી રહો. જવેુ ંમન Ԟાંક ચોટેં તો ӽગૃિત જશ.ે કેમ મળવું/કેમ TV 
જોવુ/ંકેમ સંગીત સાંભળવું ..... તે સમજો. જો ડૂબી ગયા તો આԵાથી દૂર થયા. આԵા 
સાથે રહીને દૂરથી વતӷ. આԵાના ભોગે કોઈ પણ િԃયા ન હોવી જોઈએ.  

 મન હંમેશા ંતેને ગમતી વչતુની મչતીમા ંડૂબી ӽય છે – તેથી તે ԥાનથી દૂર ӽય છે. 
એટલે ԥાન/આԵા સાથે રહો.  

 સામનેી յયિԝ ખોટી હોય તોપણ આԵમાગӯને દોષ દેખાડવામાં રસ નથી – કારણ કે 
દોષ/ગુણ બંને આԵԍોહી હોય છે. ગુણ/દોષ બંનનેો પાવર આԵԥાન નહી ંથવા દે. 
દોષ/ગુણ પાિથӪવ પરમાણુમાથંી આવે છે. ՀլՀમાંથી જ માયા ઊઠે છે. કમӪના પુદગલ 
(પરમાણુ) յયિԝ પાસે ખરાબ કામ કરાવે છે. તનેો અદંરનો આԵા તો શԺુ જ છે. ભલ ે
તમને ԥાન ન હોય તોપણ ԥાનની આંખથી જોવાનો ԐયԴ કરો. ԥાનીના શરણે 
ӽઓ. કોઈનો િતરչકાર ન કરો. ԥાનીના Ԑકાશના અનુસરણથી કમӪ ખોખલાં થઈ 
જશ.ે  

 દરકે յયિԝ તેના કમӪની Ԇંિથ મજુબ જ કાયӪ કરશ.ે જમે જમે յયિԝ ԥાનમાં આગળ 
વધશે તેમ તેમ յયિԝ પોતાની Ԑકૃિતને પણ દોષી ન જોતાં તેને આԵાથી અલગ 
જોશ.ે પોતાને ԍՋા તરીકે જોશ.ે  

 Ԑકૃિતને કદી પણ ӽણી નહી ંશકાય – પણ ԍՋા બનો. જગતને િનદӷષ જોવુ.ં  
 બુિԺ/િવચારથી જુઓ તો Ԑકૃિત દોષી દેખાય. પણ અપરોԟાનુભૂિત (જમેાં ‘હંુ અન ે

તું’નો ભેદ તૂટી ӽય) માં બધું િનદӷષ દેખાય. આ રીતે જોવાનું શԁ કરો.  
 દોષ અહમમાથંી આવે છે એટલ ેતે ખોટો છે.  
 થોડંુ એકાંત જԁરી છે – પણ સձયક્ આӾિવકા રાગ/Հષે વગર ચાલુ રાખવી પડ.ે 

յયિԝ કે કાયӪ Ԑըય ેરાગ/Հષે/આસિԝ ન રાખતાં કાયӪ કરો. આӾિવકા માટે કમાવંુ તો 
પડે જ. કોઈ પાસે હાથ લાંબો ન કરવો પડે એટલે કામ તો કરવુ ંજ પડ.ે ԍՋા બનીને 
કામ કરો.  

 ઉપિનષદોમાં તેના રચનારનું Ԟાંય નામ નથી કારણ કે ત ેઅહમ Հારા નથી લખાયા.ં  
 յયિԝને સંસારમા ં ՙલેશ થાય એટલે આԚમો તરફ ભાગે તેને પલાયનવાદ કહેવાય. 

સમય આવશે એટલ ે બધું થશ.ે ԍՋા બનીને એકાંતમાં રહો. પિરિչથિતની વ՞ચે ԍՋા 
બનીને અંતરમા ંԥાની/ԥાનને સાથે રાખો.  

 յયવહારમાં દોષ થઈ ӽય અને પાછળથી ખબર પડે તો Ԑથમ તો એમ જુઓ કે “તમન ે
તમારી ભૂલ દેખાઈ તો ખરી”. ભૂલ હોય તોપણ ન માને તો – ખરખેર દોષ છે.  

 ભૂલને չવીકારી/માની તે આԵાએ માլયું – એટલ ેબંધન નહી ંથાય. અહંકાર કદી ભૂલ 
ન માને. બાՑ sorry ન ચાલે.  

 ભલે ભલૂની ખબર પડી/માլયું – પણ Ԑકૃિત તો ડહોળાઈ ગઈ. તો હવે તેન ે
ԍՋા/ԥાતાથી જુઓ. જો તેમ ન થઈ શકે તો Ԑըયાહાર/Ԑિતԃમણ (Ԑકૃિતનું ખોટંુ 



40 
 

અિતԃમણ) નો પુԀષાથӪ કરો તો િચԋગુՃનો ચોપડો ભૂંસાઈ જશ.ે  પણ આ કામ 
Ԃદયથી થવું જોઈએ. (Ԑિત આԃમણ). આԵાની સાԟીએ ફԝ ‘જુઓ’.  

 આԃમણ અને Ԑિત આԃમણ બંને વչતુ Ԑકૃિત Հારા જ થાય છે. અદંરના પુԀષાથӪના 
ભાવ (મ՛ેջેિટક સլેટર) મા ંઊӽӪ કામ કર ેછે.  

 Ӿવનની મોટી ભલૂોમાં Ԑըયાહાર/Ԑિતԃમણ જોઈશ.ે તે થોડંુ હળવુ ંથાય એટલ ેԥાતા-
ԍՋા લાવો. ԥાતા-ԍՋા આવે એટલ ેકમӪનું મીટર અટકી જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [835] 25 APR 2004 A   

 ‘મનમાં ԍઢ કરો અને બોલો કે “મારી અવલોકનશિԝમાં ખામી છે. માર ે મારી 
અવલોકનશિԝ સુધારવી છે”. յયિԝનું િચԱ િમթયા દશӪન કર ે છે એટલે આમ છે – 
કારણ કે յયિԝ પોતાની Ԑકૃિત અનુસાર જુએ છે/વતӲ છે. િમթયા દશӪનને કારણ ે
ӽણનારો સુખદ કે દુ:ખદ સંવેદનામાં ખોવાઈ ӽય છે. તેથી નવી ગાંઠ પડી ӽય છે. 
իયાનની શાંિત વગેર ે સવંેદના/અનુભવમાં ખોવાઈ ӽય. તમ ે સંવદેના નથી – તેન ે
‘જુઓ/પરખો/ӽણો’. અપમાન/દુ:ખ વગેરને ે પણ ‘જુઓ’. સંવદેના પાિથӪવ છે. તનેે 
સતત જુઓ.  

 յયિԝને દશӪન/ԥાન/મોહ/અંતરાયના ંઆવરણો નડે છે – એટલ ેશԺુ દશӪન થતું નથી. 
જયાર ે સમય મળે ըયાર ે ԥાની/સદગુԀની હાજરીમાં કે સાԟીમા ં ԐાથӪના કરો કે “હંુ 
મારી Ԑકૃિતનો દોષ િમટાવી રՑો છંુ”.  

 ԥાની Ԑըયે અંતરનો અહોભાવ રાખો – તો તમારા પરમાણુઓ ચો՚ખા થવા લાગ.ે 
બહારના ԐદશӪનની જԁર નથી. આ અહોભાવ જ પોતાના ԥાનના Ԑકાશને બહાર 
લાવશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [835] 25 APR 2004 B 

 յયિԝ ԥાની Ԑըય ે નકારાԵક રહે/િનંદા કર ે તો મહાપાપ થાય છે અન ે તેની અન ે
ԥાનની વ՞ચે લોખંડી દીવાલ બની ӽય છે – કારણ કે ત ેઆԵાથી િવԀԺ ӽય છે.  

 અનંત જլમોના અԥાનન ેફԝ એક જլમનું ԥાન કાપી નાખ ેછે.  
 આԵામાં બધી જ પોઝીટીવીટી છે–કોઈ નેગેિટવ ગુણો નથી. આ ગુણો બિુԺમાં હોય. 
 ԥાની પાસે સત હોય, સըય નહી.ં સըય ફરતુ ંરહે છે.  
 ԥાનની સામે આપણે ગવӪԁપી અંતરાયો (સԱા, ԥાિત, પૈસા...) પાડલેા છે. 

આԵાતરફી રહેતાં આ અંતરાયો નીકળે છે.  
 આજ ે મોહ અને નેગિેટિવટી પુոકળ વધેલાં છે - તેને તોડો. વહેવારને સાચવો પણ 

મોહને તોડો. મોહને તોડશો તો જ ԥાન અદંર ઊતર ેઅને કામ કર.ે  
 બાળકો કે કુટંુબ Ԑըયે Ԑેમ રખાય પણ મોહ ન રખાય.  
 નામ/ԁપ/ગુણ/આકારમાથંી જ મોહ બન ે છે. તેને દૂર કરવા માટે 

իયાન/એકાંત/આԵાનું չમરણ છે. અવલોકન/િનરીԟણ કરો અને 
નામ/ԁપ/ગુણ/આકારથી છૂટવાનો ԐયԴ કરો. ત ે િԋગુણી Ԑકૃિતની માયા છે. તે 
િમթયા દશӪન છે.  

 તમને તમારો મોહ ઓળખાય કે દેખાય તે તમારા આԵાએ ӽէռો – બુિԺ તેને ӽણી  
શકે નહી.ં  તેને ӽէռા પછી ӽણપણું આવશ/ેજતું રહેશે – તાըકાિલક િչથર નહી ંથાય. 
મોહ દેખાય તેને કૃપા સમજવી.  

 જુદા જુદા ԥાનીના յયિԝըવમાં ફેર હોય પણ તનેા ԥાનમાં ફેર ન હોય. ԥાનીનંુ ԥાન 
મહՕવનું છે – յયિԝըવ નહી.ં જનેી સાથે અંતરના તાર વધુ જોડાય તેની સાથે અનլય 
આԚયમાં રહો.  

 મા/બાપ/બાળકની મોહની ગૂંથણી ખતરનાક હોય છે. જટેલો મોહ વધુ તેટલી 
પીડા/કમӪનો ભોગવટો વધુ. મોહની ગૂંથણી ઘટાડો અને સમજણ વધારો. મોહ વગર 
કમӪ કરો. મોહથી ચીકણા/ંઆકરાં કમӪ બંધાશે – અન ે આવાં ચીકણા ં કમӪ ԥાનીના 
ԥાનથી નહી ંબળે. પુԀષાથӪ કરવો પડશ.ે  



41 
 

સըસંગ ԃમાંક [836] 02 MAY 2004 A   

 મુિકતની/આԵાની કે અլય કોઈ ધારણા ન રાખો. નિહતર સત દૂર રહેશ.ે (લાઓըસ)ે 
 જ ેમાંગે છે ત ેઅહંકાર છે. તેથી તપનું પતન થઈ ӽય છે. ચૈતિસકમાં કોઈ ભાષા નથી.  
 િનમӪળ આંખથી ‘માԋ જોવુ’ં, કાનથી ‘માԋ સાભંળવુ’ં – તેમાં કોઈ સչંકાર નથી. 

ધારણામાં સչંકાર છે. િԃયા – મન/વચન/કાયામાંથી આવે છે. તે મըૃય ુટાળી શકે નહી.ં  

સըસંગ ԃમાંક [836] 02 MAY 2004 B 

 સըસંગમાં પળેપળની ӽગૃિત રાખવી જԁરી છે. જ ેસત આવી રՑંુ છે ત ેӽગૃિત હશ ે
તો અદંર જશે અને કામ કરશ.ે સતત આԵાનું લԟ રાખો. સըસંગમાં સતના չમરણમાં 
રહો. લԟ ન ચુકાય તેનું સતત իયાન રાખો. સըસંગમાં મળેલ ԥાનની િચનગારી બુઝાય 
નહી ંતેનું իયાન રાખો.  

 શાՅો/ગુԀના િસԺાંતો નહી ં પણ તેની ԍિՋ પકડવી. િસԺાંતોમાં પણૂӪ સըય નહી ં
આવ.ે હંમેશા ંસત તՕવ (આԵા) ને જ իયાનમાં રાખવું. બધા જ Ԑકારની ધારણાઓ 
િમթયા છે. શાՅો અને ધારણાઓ એ શկદો છે- અને શկદો નડતર છે.  

 ԃોધ આવતો હોય ըયાર ેમાનો કે ԃોધ આյયો છે અને ‘જુઓ’. બુિԺની બટેરીનો Ԑકાશ 
અંદર નહી ંӽય પણ ԥાનનો Ԑકાશ અંદર જશે અને કામ કરશ.ે અદંર દોષના ઢગલા 
છે. જિટલ દોષોને ԥાનનો અિ՛ջ બાળી શકતો નથી – તેના માટે આંતરતપ કરવું પડશ.ે 
ԥાનના અિ՛ջ અન ેઆંતરતપના સમլવય વડે બધું બળી ӽય છે અન ેյયિԝ િનદӷષ 
બનશ.ે  

 յયિԝ ԧાર ેԟમા આપવાનું િવચાર ેըયાર ે– સામનેી յયિԝને દોષી/અપરાધી જુએ  ત ે
Ԑથમ અપરાધ છે, અને બાદમાં દયા આવી. ‘ԟમા’/‘દયા’ અહંકારમાથંી આવે છે- 
એટલે બીજો અપરાધ – કે ‘હંુ મોટો’ એટલ ે ԟમા આપંુ.  પરંત ુ તમે એમ જુઓ કે ‘ત ે
յયિԝનું કમӪ બહાર આյયું છે’, յયિԝ તો આԵા છે – એટલે માર ે તનેે િનદӷષ જ 
જોવાનો છે. આમ કરશો એટલ ે ԟમા ઊડી જશ.ે ԟમા આપવા કરતા ં તમાԀં ‘જોવુ’ં 
મહાન છે. ‘આપણી પણ પુոકળ ભૂલો થાય છે’ ત ેસમજો. ԟમાનો ગવӪ ન લેવો પરંત ુ
“મને કેમ દોષી દેખાયો?” તે જુઓ. સમજો કે “મન ેજોતા ંનથી આવડતુ”ં. હંમેશાં મԋૈી 
રાખો/મૈԋી આપો.  

 ԥાન વારસામાં ન મળે, સչંકાર મળે. ԥાન તો આતંરતપથી મળે.  
  તમે જવેું જોશો તેવા તમ ેબનશો. બીӽ ખોટંુ કરી રՑા હોય તેન ેશկદોથી કહેવાય કે 

“આ ખોટંુ છે, આમ કરાય નહી”ં પણ અદંરથી માનો કે તેનું કમӪ ઉદય પાձયું છે. 
શկદોથી તમને સાચંુ લાગે છે તેનો વહેવાર સાચવો પણ આંતિરક રીતે મԋૈી આપો.  

 

સըસંગ ԃમાંક [837] 09 MAY 2004 A   

 Ӿવનમાં સાԟી હારતો રહે તેમ દેખાય છે – પણ તેથી અપરાધભાવ નહી ં રાખતાં 
લԤાભાવ રાખવો. (બԺુ) 

 અહમ હારતો નથી. ‘હંુ શરીર/બુિԺ છંુ’ તેવી િમթયાԍિՋને અહમ કહે છે. આ 
િમթયાԍિՋ હટે તો સંસાર ચાલે નહી.ં એટલ ેસંસારનો પાયો જ અહમ છે. આ જગત 
અસતના આધાર ેજ ચાલે છે. ԧાં પણ કાયӪ/કારણ છે ըયાં અહંકાર/બુિԺ છે.  

 સըસંગની સમજણન ેકારણે յયિԝ સમજ ેછે કે “આ શરીર કે બુિԺ હંુ નથી” – અન ે
અહંકાર Ԑըયે સાવધાનીથી વહેવાર કર ેછે – તેને સાԟી કહે છે.  

 Ԑાથિમક չટેજમાં અહંકારને ફԝ જોયા કરો- એટલે અહંકારની સામે સાԟી ઊભો  
થશે. પણ આ સાԟી એ િદյય વչત ુનથી. તેનો બોજો/ભાર છે- તેમ છતાં તનેે ઊંચકવો 
પડે. સાԟીથી જլમ-મરણની ગિતમાં չપીડ ԓેકર આવે છે.  

 હવે સાԟી ઊભો થતાં જ յયિԝ કપટ/લુ՞ચાઈ/ખોટંુ નહી ંકરી શકે – એટલે વહેવારમાં 
յયિԝ હારશ-ે પણ આ હાર ટેձપરરી હશ.ે જો આիયાિԵકતા/ધાિમӪકતા સાથે સાԟી 



42 
 

ભળે – તો જ յયિԝનો માગӪ બદલાશ.ે તમારા સાԟીને તમારા 
અપરાધ/દોષ/ભૂલ/ગુના દેખાશે. જો સાԟી નહી ં હોય તો બીӽના 
દોષ/ગુના/ભૂલ/અપરાધ દેખાશે.  

 આ ભૂલ ચતેનાની નથી. આԵા દોિષત નથી. આ ભૂલ તમારી િમթયાԍિՋની છે – 
એટલે અપરાધ કે ગુનાનો ભાવ ન રાખવો. અપરાધને વાસનાનાં મૂળ અને કેլԍ હોય છે. 
ԧાર ે લԤાને વાસનાનાં મૂળ કે કેլԍ ન હોય. અપરાધભાવથી 
િવકૃિત/હતાશા/િનરાશા આવે – એટલે પોતાની Ԑકૃિતનો દોષ દેખાય ըયાર ેઅપરાધ ન 
સમજવો કે પોતાને પાપી/દોષી ન સમજો. આ બધો પુદગલનો ખેલ છે તેમ ‘જુઓ’.  

 સાԟીભાવ એ Ԑકૃિતનો ભાવ છે. જમે જમે Ԑકૃિત (મન) ચો՚ખી થતી ӽય તેમ તેમ 
સાԟીનો બોજ ઘટશે અને સાԟી િનિոԃય થવા લાગશ.ે સાԟીના સાધનથી ԧાર ે 
અહંકાર િનમӪળ થાય ըયાર ેતે ભાર વગર આનંદમાં રહે.  

 આમ, િનમӪળતા હોય + સըસંગમાં િચԱ હોય ըયાર ેӽગિૃત હોય છે. આમ બને એટલ ે
ԥાનીની Ԑԥાના િકરણને તમે જ՛યા આપી – એટલે કામ થશ.ે  

 յયિԝ સાԟીમાથંી ӽગૃિત/awareness મા ં આવે છે. Ego/સમયનો અભાવ થાય 
ըયાર ેӽગૃિત/સમજણ આવ.ે  

 સાԟીમા ં չમૃિત હોય અને તેનો ભાર હોય. ӽગિૃત સમયની બહાર હોય છે. ӽગૃિત 
નાના દોષોને બાળી નાખશે – ԧાર ેમોટા દોષો આંતરતપથી જશ.ે  

 ӽગૃિત અને Ԑԥા એક નથી. ӽગૃિતમા ંઅહમ/સમય/બુિԺનો અભાવ છે. પરંતુ ԥાન 
હાજર નથી. ӽગૃિત ԥાન તરફ લઈ ӽય/ગિત કરાવે - પરંતુ ત ેԥાન નથી.  

 ԃમ–બિહરાԵા->અંતરાԵા->સાԟી->Ԑԥા->ԥાતા,ԍՋા,ӽગૃિત(awareness)->આԵા. 
 ӽગૃિત વગરના ંબધા ંજ કમӷ િચԱમાં ચોટંી ӽય છે.  
 માણસો ફԝ શરીર માટે જ કાયӷ કયӲ ӽય છે. અંદર રહેલા ‘અિવનાશી તՕવ’ માટે 

કાંઈ કરતા નથી. દરકે કાયӪ ‘અિવનાશી તՕવ’ માટે જ કરો.  
 ӽગૃિત/awareness એ િદյય પાવર નથી. પરંતુ ԥાનીના સըસંગ/ԥાનથી જ Ԑԥા 

તՕવ (Ԑԥાશિԝ) આવે છે.  
 Ԑԥા એ આԵા નથી પરંતુ આԵાની કાયӪ કરતી શિԝ છે. յયિԝની Ԑકૃિતમાં તેન ે

સըસંગ Հારા માગӪ મմયો – એટલ ેિનમӪળતા/પિવԋતાને કારણે ӽગૃિત અતંમુӪખ થાય 
છે. આ મળેલી Ԑԥા – 24 કલાક - િચԱમાં બધું જ ચો՚ખું કરવા લાગશે અને કચરો 
બાળવા લાગશ.ે આԵા અકતાӪ છે ԧાર ેԐԥા 24 કલાક કાયӪ કર ેછે. ӽગિૃતની શુિԺ 
થાય છે.  

 Ԑԥા આવતાં જ յયિԝને અશાંિતમાં પણ શાિંત રહેશ ે– દુ:ખ િનવૃિԱ થશ.ે ӽગૃિત 
શરીર સાથે જોડાયેલ છે, ԧાર ેԐԥા તો ӽગૃિત/awareness ને પણ છોડી દે છે. Ԑԥા 
આવે એટલ ેગમે તેટલું દુ:ખ/શારીિરક પીડા હોય તોપણ અլયન ેથતું હોય તેમ લાગે છે. 

સըસંગ ԃમાંક [837] 09 MAY 2004 B   

 િચԱ 100% ચો՚ખું થઈ ӽય એટલે Ԑԥાશિԝ ઠરી ӽય છે. Ԑԥા 24 કલાક કાયӪરત 
રહે છે અને તે ઓટોમેિટક કાયӪ કર ેછે. Ԑԥાને સમય સાથે સંબંધ નથી.  

 ӽગૃિતથી ԁપાંતર (સાધુતા) થાય છે ԧાર ે Ԑԥાની િચનગારીથી 
પિરવતӪન/transformation થાય છે અને મૂળ જ કપાઈ ӽય છે.  

 કાઈં પણ છોեયા વગર પોતાની Ԑકૃિતને જોવાની છે અને પિરવતӪન કરવાનું છે. 
ԁપાંતરમાં અટકવાનું નથી. ԁપાંતરની પીડાથી જ પિરવતӪન થાય. સાધતુા (ԁપાંતર) 
સારી છે – પણ તેમા ંઅટકી ન જવંુ અને તેનો મોહ ન હોવો જોઈએ.  

 ӽગૃિતથી ԥાન આવે પણ ԧાં સુધી ԥાન િવԥાનમય ન થાય ըયા ંસુધી નકામંુ. જો 
ગાડી ԁપાંતરની િદશામાં જતી હોય તો પિરવતӪનની િદશામાં જવી જોઈએ. 
ԁપાંતરની પીડા જ આ કાયӪ કરશ.ે  



43 
 

 Ӿવ = ԟર, ԥાની = અԟર, ભગવાન = ԟર અને અԟર બંનથેી પર અԟરાતીત.  
Ӿવને અԟરાતીતની સીધી પહોચં નથી – એટલ ે તેને ԥાની (અԟર) પાસે જવું જ 
જોઈએ/તેને કાયમ સાથે રાખવો જ જોઈએ.  

 સાધકે માԋ Ԛવણ કરીને બેસી રહેવાનું નથી. જુઓ કે Ԟાં ӽગૃિત તટેૂ છે? Ԟાં 
િમթયાԍિՋને વશ થવાય છે? પુԀષાથӪ સતત ચાલુ જ રહેવો જોઈએ. જો ભૂલી જવાય તો 
વાંધો નહી ંપણ યાદ રાખીને ફરીથી શԁ કરો.  

 Ԟાંય પણ તլમય થશો તો ӽગૃિત જશે -  સાવધાન! પોતાના અહમ સામે િનરંતર 
બળવો કરવો. જુઓ કે વહેવારમાં Ԟાં ભૂલ થાય છે? ԧાં એકԁપ થયા ըયાં ӽગૃિત 
ગઈ. િવવેક/સમજણની આંખ ખճુલી રાખો. કુટંુબમાં પણ એકԁપ ન થવાય- પણ  
દરકેની સભંાળ રખાય, દરકેને Ԑેમ અપાય.  

 જો յયિԝ અહંકાર વગર ‘જુએ’ કે અહંકાર વગર ‘સાંભળે’ તો દશӪન સીધુ ંજ չવԁપ 
(અિչતըવ) મા ંદાખલ થાય છે. આ અંિતમ અવչથા છે. ત ેપહેલાં મન/બિુԺના દોષ 
Ԑકૃિતનો સાԟી જુએ છે. ખબર ӽગૃિતને પડશ.ે જમે જમે દેખાતંુ ӽય, જોવાતું ӽય 
તેમ તેમ આ ԍնય આԵાના પડદા પર પડશ ે– એટલે દોષ પોતાની તાકાત ગુમાવશે – 
અને ધીમે ધીમે દૂર થશ.ે (લાંબી Ԑિԃયા છે). յયિԝ મૂળ ધોરી માગӪ પર આવી જશ.ે 
અહી ં અનેક  Ԑકારના પરમાણુઓ પડલેા છે. જ ે કુદરતી રીતે જ આપોઆપ ઘટના 
ઊભી કરશ.ે (કૃિԋમ રીતે ઊભી કરલે ઘટના ન ચાલે). જમેાં  ԥાનԍિՋ હાજર થાય – 
તેના Ԑકાશમાં પરમાણુઓ બહાર નીકળી જશ.ે જમે જમે ઉદય કમӪ આવે તેમ તેમ બધુ ં 
જ બહાર આવશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [838] 16 MAY 2004 A   

 દુ:ખનું કારણ અԥાન છે. આԵાનું ԥાન ન હોય તે અԥાન. જો յયિԝનું અԥાન મટી 
ӽય તો દુ:ખ અનુભવી શકે તેવું કોઈ કેլԍ રહેતું નથી. દુ:ખ જને ે ચોટેં તેવા 
પરમાણુઓથી յયિԝની ચતેના છૂટી પડી ӽય છે. દુ:ખ આવે, િવ՜નો આવે પણ તેને 
ચોટેં નહી.ં չવԁપ પરમાણુઓથી છૂટંુ પડી ગયું/લાઈન કપાઈ ગઈ. ԥાનના Ԑકાશમાં 
દુ:ખનો અંધકાર ઊભો રહી શકતો નથી.  

 િવષયોનું ԥાન દુ:ખ વધાર ેછે. જ ેઘણા િવષયો ӽણે છે તેનુ ં દુ:ખ પણ વધાર.ે ӽણલેું 
બધું જ અંત:કરણની બુિԺ/અહમમાં જમા થાય છે. ӽણકારી વહેવારમાં ઉપયોગી છે 
પણ ત ેદુ:ખમાથંી નહી ંબચાવ.ે  

 બે શિԝ છે. અԥાશિԝ અન ેԐԥાશિԝ. બહારનો િવકાસ અԥાશિԝ કર ેછે – પણ 
તે મૃըયુલોકની બહાર ન લઈ ӽય. જને ે અԥાશિԝની િનરથӪકતા સમӽય ત ે
Ԑԥાશિԝ તરફ ԐયԴ કર.ે Ԑԥાશિԝને સુખ-દુ:ખના પરમાણુઓ ન չપશӲ. 
પરમાણુઓનું સંવદેન મગજમા ંથાય છે.  

 Ӿવેષણા (Ӿવવાની ઇ՞છા) – Ӿવન Ԑըયે રાગ. յયિԝનું િચԱ Ӿવષેણામાં રોકાયેલ 
હોય તો અԥાશિԝનો પાવર ઘટતો નથી. પરંત ુ յયિԝ મોટી શિԝ – Ԑԥાશિԝ 
તરફ િચԱ ખճુલું કર ે ըયાર ે Ӿવેષણાનો કરંટ ડીમ થાય એટલે સըસંગ/ԥાન/સըપુԀષ 
Ԑըયે Ԑીિત થાય છે.  

 આ માગӪ કરવાનો નથી પણ ӽણવાનો/ઓળખી લેવાનો છે. કોઈ ગԀુ Հારા અપાયેલ 
આիયાિԵક િԃયા/իયાન થોડા ં વષӪ કરવાનાં હોય તો બરોબર છે પણ Ӿવનભર ત ે
કરવાનાં હોય તો ચેતો. – સાવધાન!  

 અંદર રહેલ અԥાશિԝ સતત ‘હંુ’/‘માԀં’ કયાӪ જ કર ે છે. (માԀં 
ધન/ઘર/બુિԺ/ԥાન.....). અԥાશિԝને Ԑવચન/ઉપદેશ/Ԇંથો/શાՅો/િԃયા વગેરમેાં 
જ રસ છે. હાલ અԥાશિԝ જ յયિԝનો આԵા થઈ ગયો છે.  

 શિԝનું કેլԍ ‘અԥાશિԝ’માથંી ‘Ԑԥાશિԝ’માં ԁપાંતિરત થવું જોઈએ.  
 ԥાની પોતે દેહ/બુિԺ/અહંકાર કોઈ પણના અવલંબન વગરનો છે. Ԑԥાશિԝ 

અવલંબન વગરની છે – ԧાર ેગુણો/િԃયા અવલંબનવાળા છે. Ԑԥાશિԝ આરંભ/અંત 



44 
 

કે સમય વગરની છે. તેને કોઈ અવલંબન નથી. તેન ે‘એષણા’ ન કહી શકો. ભાવ/ગુણને  
‘એષણા’ હોય.  

 ઉપરની બાબતો સમӽય તો છે પણ તે રીત ેӾવવું અըયંત અઘԀં છે.  
 જો Ԑԥાશિԝ હોય તો જ સમજણ મળે – જયાર ે અԥાશિԝથી બુિԺ/વહેવારનું 

ચાતુયӪ મળે. ԥાનીની હાજરી હોય તો તેની Ԑԥાશિԝથી સાધકની Ԑԥાશિԝ ӽગૃત 
થઈ ӽય છે. (દીવાથી દીવો Ԑગટે) 

 સમજણ એ પરાબિુԺ છે. તે չમિૃત નથી. સըસંગનું લԟ પરાબિુԺ/Ԑԥાશિԝ ӽગૃત 
કરવી તે જ છે – જ ેજլમમરણનું દુ:ખ કાપવા કામ લાગશ.ે  

 ભણતરન ેદુ:ખમુિԝ સાથે સંબંધ નથી. ઓછા ટકાવાળાએ લઘુતાԆંિથ ન અનુભવવી 
– તે Ԑԥા મેળવવામાં નડશ.ે ભણતર વહેવાર માટે જ છે.  

 સըસંગથી સમજણનુ ં પરમ સુખ Ԑગટે છે – પણ સમજણ એ સત-્િચԱ-આનંદનો 
આનંદ નથી. સમજણનુ ંસુખ િચԱમા/ંઅનુભવમા ંԐગટ થાય છે. જગતનું સુખ હોય ત ે
દુ:ખમાં ફરી શકે પણ સમજણનું સુખ ફરશે નહી ંઅને વધે રાખ.ે  

 Ӿવેષણાને બદલે સમજણ મેળવવી જોઈએ. સમજણ એ કમાણી છે. પૈસા સાચી 
કમાણી નથી. સમજણ િનરાલંબ છે, શરીરના આધારમા ં નથી  અને તે આપોઆપ 
વધશ.ે સમજણથી અԥાશિԝ કપાશે.  

 ԥાનના Ԑકાશને શկદો/તકӪ /વાતચીતની જԁર નથી. મન/બુિԺ/અહંકારમા ં અનંત 
પરમાણુઓ પડલેા છે તે Ԑકાશને રોકે છે.  

 સમજણ/પરમ સુખ આյયા પછી વહેવારમાં અԥાશિԝ յયԝ થાય ըયાર ેસમજણન ે
કેટલાક અંતરાયો નડે છે – ըયાર ે ԥાનીના શկદો પાિથӪવ હોવા છતાં յયિԝના 
અંતરાયોને ધԜો માર ેછે, કારણ કે શկદો ԥાનમા ંઝબોળાઈને આવે છે એટલે Ԛોતાની 
બુિԺ ચો՚ખી થાય છે.  

 “આ શરીર હંુ છંુ” – તે Ӿવેષણા છે – તેની સામે લડત કરવાથી તે નહી ંӽય. પરંત ુ
સըસંગ Հારા સમજણના કરંટ Հારા મહાસુખ અને સըપુԀષ Ԑըયેની Ԑીિત કાયӪ કરશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [838] 16 MAY 2004 B 

 ચેતનામાં વતӪમાન જ છે. મનમાં ભૂતકાળ/ભિવոયકાળ છે. વԝા પોતાની Ԑԥાશિԝને 
વેડફવા દેતા નથી. Ԛોતાએ સમજવુ ંકે ‘અદંર રહેલ Ԑԥાશિԝ સાંભળે છે, હંુ સાભંળતો 
નથી’ – આમ થાય તો Ԛોતા જોડાઈ ગયો. “આખંમાંથી Ԑԥાનો Ԑવાહ જોઈ રՑો છે” 
તેમ Ԛોતા સમજ ેતો તે જોડાઈ ગયો. આ તપ/સըસંગ/િચંતન છે.  

 સըસંગનો સંયોગ અને મારી Ԑԥાશિԝ Հારા હંુ જોઈ રՑો છંુ/ӽણી રՑો છંુ/સમӾ 
રՑો છંુ- તેમ સમજો તો તમે જોડાઈ ગયા.  

 સըસંગમા ંઅԥાશિԝ ખસી ӽય તો ԥાનીની ԥાનશિԝ તમારામાં રોપાઈ ગઈ.  
 ԥાન/દશӪન/ચિરԋ/આંતરતપ તે મોԟનાં સાધનો છે. આંતરતપ વગર શુિԺ થશે નહી.ં 

બિહતӪપથી દુ:ખ (જլમમરણ) જતુ ંજ નથી.  
 શરીરમાં ગુԀતՕવ છે તેનાથી જોવાઈ રՑંુ છે. ԍઢતા રાખો કે ‘હંુ તો ԥાનથી જ જોઈશ’. 
 સըસંગ પછી શરીર ઘર ેજશે પણ “હંુ/મારી Ԑԥા ઊիવӪ લોક તરફ જઈ રՑા છીએ” તેમ 

અհયાસ કરો/સમજો. માનો કે “કાલે સવાર ેકદાચ હંુ ન પણ ӽગું”. આ પણ આંતરતપ 
છે. આમ, આતંરતપ એ િનરંતર અԥાતમાં જ છે – પણ આપણે કાયમ ԥાતમાં જ 
રહીએ છીએ. (છાપુ/ંTV/յયિԝ વગેર ે...)  

 ‘દરકે િԃયા આԵામાં જોડાવા માટે જ છે’ તેમ જુઓ –અને િԃયાના ԥાતા-ԍՋા બનો. 
તમે િԃયા કરવા માટે બેઠા નથી પરંતુ આԵા મેળવવા િԃયા કરો છો. આપણો  જլમ 
િԃયા કરવા માટે નથી થયો – તે સમજો.   

 չવԁપ/આԵા Ԑըયે յયિԝને Ԑીિત ન હોય, પરંતુ શરીર Ԑըય ેԐીિત હોય અન ેસાથ ે
સાથે કોઈ ԥાની Ԑըયે ખૂબ Ԑીિત હોય તો- Ԑԥાશિԝ માટે કોઈ સીધું કામ નથી થતું- 
પણ յયિԝની અԥાશિԝ ԥાની સાથે જોડાય છે. જમે જમે ԥાની સાથે સાંિનիય  વધ ે
તેમ તેમ ԥાનીની ԥાનશિԝ յયિԝમાં ઊતરતી જશે અને તેની Ԑકૃિત પલટાશ-ે જથેી 



45 
 

એક િદવસ ત ે સાધક થઈ જશે. յયિԝએ ԥાનીની Ԑીિત કરી તો ચોԜસ કાયӪ થશે. 
ԥાનીનું ԥાન તેને છોડશે નહી.ં  

સըસંગ ԃમાંક [839] 23 MAY 2004 A 

 લાગણી કે રાગ-Հષેના ભાવમાં તણાવું નહી.ં તે નુકસાન કરશ.ે સાԟી હોય તેને ખબર 
છે કે લાગણીઓ સડે છે – તે પાિથӪવ છે અને અહમમાથંી ઊઠે છે, અહમ ખાતે જમા 
થાય છે. બુિԺ વડ ેલાગણીઓ કլટӬ ોલ થાય છે.  

 Ԑેમમાં કોઈ չવાથӪ/લԟ/લાભ ન હોય અને અહમનો સંપૂણӪ શૂլયાવકાશ હોય.  
 સામેની յયિԝની વાણી/મન/બુિԺ સાથે ન રહેવું તેને એકાંિતકતા કહે છે. յયિԝએ 

પોતાની સમજણ સાથે રહેવું જોઈએ. હંમેશા ંઆԵાની યાԋામાં જ િચԱ ચોટેંલું હોવું 
જોઈએ. િચԱ ԧાં ըયાં ભટકે ત ેયો՛ય નથી. પોતાનાં મન/િવચારો/બુિԺ/વતӪન જોવા.ં  

 બધાનંા કճયાણના ભાવને પુԀષાથӪ કહે છે. મન/શկદમાંથી જ ેભાવ આવે તે પાિથӪવ 
પરમાણુઓ છે – પણ મન, વચન િչથર કરીને સમજણમાથંી જ ેભાવ આવે તે નԜર 
ભાવ છે – જનેાથી મનની Ԑિԃયા અટકી ӽય છે.  

 Հષે/ભય/િચંતા/ઈષાӪ/લોભ/ԃોધ આવે તો બુિԺથી કહેવુ ં કે “મને આ બધું કરવાનો 
અિધકાર નથી”. િચંતા કરવી તે ચીકણો અહંકાર છે. ભલે ԃોધ/ઈષાӪ વગેર ે થઈ ӽય, 
તેને દબાવી ન રાખો પણ અંદરથી તેની િવԀԺ રહો. તમે આԵા છો. તમે મશીન નથી. 
આԵાનો અિધકાર સત્- િચԱ- આનંદ છે. આમ થશે, તો લાગણીશીલતાના ં પાપ 
બળી જશ.ે બિુԺન ે િչથર કરવી (િչથતԐԥ) – તથેી લાગણીઓ ઘટશ.ે સારી/ખરાબ 
બંને લાગણીઓ અહમમાથંી/પાિથӪવ સԱામાથંી આવે છે. આ લાગણીઓ જլમ- 
મરણ વધારશે.  

 ԧાં અવસર મળે ըયાં સાԀં કામ કરો પણ લાગણીઓ બાદ કરી નાખો અને અહંકારની 
મӽ કાઢી નાખો – તેથી ‘શુભ’ માં જશો અને િચԱની શુિԺ થશ.ે  

 લાગણીમા ંӽગૃિતનો ગણુ નથી. પણ બુિԺમાં ӽગૃિત છે. શભુ લાગણીઓ અને શભુ 
ભાવથી ઉપર ઊઠો – શુભ કમӪ કરો. આ કમӷ શોધવાં જવાના ંનથી પણ આવે એટલે 
કરવાં જ.  

સըસંગ ԃમાંક [839] 23 MAY 2004 B 

 સાԟીભાવ (witness) અહંકારને આંતર ે છે અન ેકહે છે કે ‘આ ખોટંુ છે/યો՛ય નથી’. 
સાԟી િદյય નથી – તે બિુԺનો ભાગ છે જ ેપોતાનાં ખોટાં કમӷને માլય કરતો નથી. તે 
બુિԺની ӽગૃિત છે. સાԟીનો સતત ભાર લાગે છે. તેણ ેસતત જોયા કરવું પડ ેછે. પરંતુ 
સાԟીનો આ ‘ભાર’ Ԑકાશ તરફ લઈ જશ.ે  

 સાԟીનો વધુ ભાર લાગે તો એકાંતમાં ઊંડા Պાસ લેવા અને મોટેથી બોલવું કે “હંુ 
આԵչવԁપ છંુ”, “હંુ આનંદչવԁપ છંુ”. તેથી ભાર હળવો થશ.ે  

 સાԟીની આ પિરિչથિતનું અનુસંધાન સըપુԀષ સાથ ે થાય ըયાર ે સતનો Ԑકાશ 
આપોઆપ ખӱચાશે – અને કામ કરશ.ે એક સમય એવો આવશે ԧાર ે յયિԝની 
Ԑԥાશિԝ કામ કરતી થઈ જશ ેઅન ેબોજો ઊતરી જશે. յયિԝ હળવીફલૂ થઈ જશ.ે 
સըસંગ Ԑըયેની Ԑીિત આ કામ કરશ.ે յયવહારમાં પોતાના ંકતӪյય/ફરજ յયિչથત કરવા ં
જ જોઈએ – તો જ સըસંગમાં Ԑԥાની શԞતા રહે છે.  

 સાચું/ખોટંુનો િનણӪય બુિԺ કર ે છે. Ԑԥા આ કામ નહી ં કર.ે તમાર ે ફԝ Ԑԥામાં 
રહેવાનું છે – જથેી ՀંՀ ગયું. સાચા/ખોટાની આ ભાષા આԵાની નથી. આԵા ફԝ 
ખોટાને ખોટાԁપે જુએ/ӽણે પણ તેનો լયાય નહી ંકર.ે જો լયાય કર ેતો બુિԺ આવી 
ӽય. તે આખો કેસ Ԑԥાને સોપંી દે છે અને બુિԺ શીતળ થઈ ӽય છે.  

 મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર નામનાં હિથયારો આԵાનો ઘાત કરનારાં છે. 
સાધના/ӽગૃિતને કારણે તેમની ઘાત કરવાની શિԝ નબળી પડે છે અને અહંકાર 
નબળો પડ.ે  



46 
 

 ઘણી વખત અિչમતાનો અહંકાર હોય. નરમ અહંકાર/અિչમતા િવકાસ નથી. જો 
નરમ Ԑકૃિતને ԥાની/ભગવાન સાથે જોડો તો લાભ થશ.ે  

 ԧાર ેઅહંકારનો િવલય ન થાય પણ તે છુપાઈ ӽય ըયાર ેઅિչમતા આવ.ે અિչમતા 
સાધકને ફાયદો નહી ંકર.ે બીӽને સાԀં લાગે પણ તેમ નથી. અિչમતા છેતરામણી છે. 
તેનો ભોગવટો આવે ըયાર ેકોઈ સાધના કામ લાગે.  

 અિչમતા Ԑગટ થાય છે તેના પર રોક લગાવો. બીӾ յયિԝ માન/સըકાર/આદર આપ ે
એટલે અિչમતા વધુ ચીકણી થતી ӽય અને સાધક વધુ ફસાય છે.  

 ԥાની પાસે કૃપા માગંો કે “મારામાં અિչમતા ન આવ”ે. સતત ԥાની સાથે જોડાયેલા 
રહો તો અિչમતાથી બચી શકો. સમજો કે “મન ે સારા થવાનો અિધકાર નથી/ભલા 
થવાનો અિધકાર નથી”. કારણ કે આ અિધકાર અહંકારનો નથી પણ આԵાનો છે.  

 જટેલી અિչમતા વધે તેટલા રાગના સંબંધો વધે – જ ેસમય જતાં Հષેમાં પિરણમે. આમ 
થાય એટલ ેઆԵાથી દૂર થવાય.  

 આપણું સાધન આપણને મનના ઘેરામાથંી મુԝ નહી ં કરી શકે – પરંતુ જનેી પાસ ે
આԵાનો Ԑકાશ છે તે જ આ કામ કરી શકશ.ે પરમ સըસંગમાં આԵાનો Ԑકાશ મુ՚ય 
છે – વાણી/શկદો ગૌણ છે. ԥાન સાધનસાիય નથી. મન/બુિԺની િչથરતા માટે 
સાધન છે. સાધનને ԥાન સાથે સંબંધ નથી.  

 િવચાર/મન/બુિԺԁપે અլયના મનમા ં દાખલ થવાનુ ં ટાળો. િબનજԁરી ન 
બોલો/િԃયા ન કરો. չમરણ રાખો કે “આ સըસંગ હંુ ભૂલીશ નહી.ં જլમોજլમ સાથે 
રાખીશ” 
– તેવી કૃતԥતા રાખો અને જોડાણ અનુભવો.  

સըસંગ ԃમાંક [840] 30 MAY 2004 A    ‘ૐ’ િવશે 

 જો અનાહત નાદ ૐ આવે તો િચԱશુિԺ શԁ થઈ ӽય છે. ૐનો ઉ՞ચાર 
Ӿભ/વાણીથી ન થઈ શકે. ԥાનીના શરીરમાં સતત ૐ ચાલી રՑો હોય. ૐને દેહના 
આધારની જԁર નથી. ખԀં નામ Ӿભથી નથી આવતુ.ં ૐને અદંર શોધવાનો છે.  

 જમે જમે મનનુ ં િનરીԟણ કરો તેમ તેમ તે શાતં થાય અને Պાસ શાતં થાય. છેճલ ે
મન/બુિԺનો અભાવ થઈ ӽય.  

 સમӾ લો કે અંદરનો ૐ Ӿભ પર આવ ે તેમ નથી. તેનુ ં અનુસંધાન કરતાં કરતા ં
સમજણ શԁ થઈ ӽય છે.  

 આԵા શરીર વગર પણ જોઈ શકે/ӽણી શકે છે. અહંકાર હોય ըયાં સુધી જોયા વગર 
ӽણી નહી ં શકાય. સըસંગમાં ‘જુઓ’ કે “મારો આԵા Ԛવણ કરી રՑો છે”. તમે કે 
તમારા કાન નથી સાભંળતા.  

 ԧાં સુધી અંદર કચરો છે ըયાં સુધી Պાસની સાԟીએ (ટેકે ટેકે) જુઓ. કારણ કે આԵા 
હજુ չવતંԋ થયો નથી.  

 લાંબા સમયે જોઈ શԞા બાદ ӽણવાનું થશ.ે બુિԺથી ન ӽણી શકાય. બાદમાં ત ે
મનને અદંરથી જોઈ/ӽણી શકશે – અને મનન ેӽէռા બાદ પિરવતӪન શԁ થશ.ે  

 નવરા બેસો ըયાર ે જગતને બદલે પોતાના મનને ‘જુઓ’. આમ કરવાથી અંદર એક 
તՕવનું લԟ/એકાંત થશે.  

 સાચા સાધકને ԍઢ િનՆય હોય કે ‘આિધ-յયાિધ-ઉપાિધ’ માંથી નીકળવુ ં છે. જլમ- 
મըૃયુમાથંી નીકળવું છે. એટલે Ԟાંયથી પણ છટકયા વગર પુԀષાથӪ કરો. પુԀષાથӪ કરતા ં
કરતાં Ԑારկધનો િવ՞છેદ થઈ ӽય છે/છૂટંુ પડી ӽય છે. પુԀષાથӪનુ ં કેլԍ ‘જોવા’ અને 
‘ӽણવા’ માં છે. Ԑારկધ સામે લડી નહી ંશકાય.  

 િચંતન/મનન/સારી િԃયા વગેર ેમાԋ અհયાસ છે – તેનાથી મન/બુિԺની ӽગૃિત વધ ે
પણ ԥાન ન મળે. અհયાસથી ӽગૃિત આવ.ે  

 

 



47 
 

સըસંગ ԃમાંક [840] 30 MAY 2004 B 

 յયવહારમાં મન/બુિԺની ӽગૃિત સાથે જ હોય પણ յયવહારમાં Ԑԥાની ӽગૃિત 
હંમેશા ં ન હોય. ӽગૃિતને જગત માટે નહી ં પણ જોવા/ӽણવા માટે (અંદર જવા) 
વાપરો.  

 અવકાશમા ંૐ સતત વહે છે. રમણ મહિષӪની ચતેના બધે જ છે. ત ેશારીિરક નથી. જમે 
જમે ભાવ થશે તેમ તેમ આ ચેતનાની તમારામાં ԐિતՌા થશે.  

 յયિԝને મોહ તો હોય જ છે. મન મԝુ નથી પણ અનેક 
વչતુઓ/સંબંધો/સજંોગો/յયિԝըવ સાથે પકડાયેલ છે ત ે મોહ છે. યથાથӪ/પરમ 
સըસંગમાં મોહ તૂટે છે.      

 સըસંગમાં ԥાની કોઈ રીતે મોહથી ઝલાયલેો નથી. તે સըસંગની બહાર છે.  
 Ԑકૃિતને જટેલી લઘુતામાં રાખો તેટલો આԵાનો લાભ મળે અને આԵા Ԑકૃિતમાં 

ઊતરી આવે. ԥાની આમ કર ેછે. જો સાધકનો ભાવ/મԋૈી ԥાની Ԑըયે અને સըસંગ Ԑըયે 
હોય તો ԥાનીનો આ આԵા તરત જ չપશӪ કરશે – ભલે સાધકનો મોહ ન ગયો હોય. 
ԧાં સુધી સાધક ‘જોવા’/‘ӽણવા’ નો પુԀષાથӪ ચાલુ રાખશે, ըયાં સુધી આ આԵાનો 
չપશӪ/આનંદ ચાલુ રહેશ.ે એટલ ેપુԀષાથӪ જԁરી છે.  

 ԐՇ- અનાિદના નાદ પહેલાં ԓՐાંડમાં શું િչથિત હતી? - જવાબ- આ ԐՇ કોને થાય 
છે? જો આ સંશોધન - ‘જોવા’/‘ӽણવા’ નું શԁ થાય તો અંત ેત ે‘અપરોԟાનુભૂિત’ મા ં
પિરણમ.ે  

 જોવા/ӽણવાના અવલોકનનો અિ՛ջ શԺુ છે- ભલે յયિԝ કે તનેા િવચારો અશԺુ 
હોય. જમે જમે આગળ વધો તેમ તેમ અંદર રહેલ ‘િવચાર કરનારો’ અԍնય થતો ӽય 
છે. પછી આ સવાલ ઊઠી શકશે જ નહી.ં (મીઠાની પૂતળી સમુԍમાં ઓગળી ગઈ) 

 અપરોԟાનુભૂિતમાં મન/બુિԺ/િવચારોનો – յયિԝ માટે - નાશ થઈ ӽય છે. 
યોગવાિશՌ મજુબ આ બધુ ં કઈં છે જ નહી.ં ‘જોવા’/’ӽણવા’ થી આ વչતુ ՙલીયર 
થાય છે. આ ‘પારખવા’(ӽણવા)ની શિԝ મગજના તમામ કોષોને ખճુલા કર ેછે અને 
સૃિՋ શાՊત છે તેમ અનભુવાય છે.  

 Ԑકૃિત/કાળ/આԵા/ગિતસહાયક તՕવ/ગિતરોધક તՕવ  - બધા ંશાՊત છે.  
 આԵા ԥાતા-ԍՋાવાળો છે. ઉપરના ં તՕવો એકબીӽનાં સાિંનիયમાં આવે છે એટલ ે

ઘાટ ઘડાય છે/ઘાટ તૂટે છે. આԵા અને Ԑકૃિત સપંકӪ માં આવતાં “હંુ –આ-છંુ”નો અહમ 
ઊભો થાય  છે – જ ેબધુ ંજ પકડશે. પણ Ԑકૃિતથી આԵા છૂટો પડે તેને જ િનવાӪણ 
કહેવાય.  

 જગત િનરંતર બને છે/તટેૂ છે – પણ ત ેઆકારો િમթયા છે. તકલીફ અહંકારને કારણે છે. 
જમે કે બધામાં “હંુ આ છંુ” ની અિભյયિԝ અહંકાર કર ેછે. હંુ સુખી/હંુ દુ:ખી/હંુ જમું 
છંુ/હંુ Ӿըયો/હંુ હાયӷ/હંુ માન મેળવું છંુ વગેર.ે.. આમ થાય એટલ ેકતાӪભાવ આવે છે.  

 અહમશլૂયતા થતાં જ કતાӪભાવ ӽય છે – એટલે અહંકારથી છૂટા પડો (અહંકાર 
કાઢવાની મહેનત ન કરો) – અને “હંુ ԥાતા-ԍՋા છંુ” તેમ રાખો.  

 ૐ અԟુէણ છે – જ ેબદલાતો નથી.  
 જનેી અદંર ભગવըશિԝ ӽગી હોય તે ‘ભગવાન’. આ શկદ આԵાને લાગુ ન પડ.ે 

Ԛીકૃոણ અજુӪનને આԵામાં પહોચંાડી શકે – એટલે તે ભગવાન.  

સըસંગ ԃમાંક [841] 06 JUN 2004 A    દાદા ભગવાન  

 չથૂળ/સՔૂમ/સՔૂમતર/સՔૂમતમ – એમ ચાર Ԑકારના અહંકાર હોય છે.  
 ԥાનીની Ԑԥાશિԝ મૂળવાળો સՔૂમતમ અહંકાર હોય તેને કાપ ેછે. બાદમા ંસՔૂમતર -

> સՔૂમ -> અને છેճલે չથૂળ અહંકાર કપાય છે – તે ԃિમક છે.  
 દાદા ભગવાનનું ԥાન અԃમ છે – પણ ગીતા/અવધતૂ ગીતા/અՋાવԃ ગીતા/દશӪન 

શાՅો/સા՚ંય શાՅ/ઉપિનષદો બધાં જ અԃમમાગӯ છે.  
 પતજંિલ યોગ ԃિમક છે. ગુિજӪએફ અԃમ છે, લાઓըસે અԃમ છે.  



48 
 

 દાદા ભગવાને અԃમનું બંધારણ/િવԥાન આխયું તેની પાંચ આԥા છે.  
 1- “હંુ શԺુાԵા છંુ” – તેમ અંત:કરણમાં બેસાડી દેવું – પણ મયાӪદા એ છે કે յયિԝ 

માને છે કે “હંુ શરીર છંુ/પԀુષ છંુ/Յી છંુ”.  
 “મારાથી સતત ભૂલ થાય છે પણ માર ેતે કરવી નથી” તેવો ԍઢ િનՆય કરો. તો કમӪ 

બંધાશે નહી.ં પુԀષાથӪ કરવો અિનવાયӪ છે. ઊંઘમાં પણ પુԀષાથӪ ચાલુ રહેશે અને કમӪ 
કપાય છે. “હંુ શુԺાԵા છંુ” તેવું ӽણપણું કમӪ કાપે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [841] 06 JUN 2004 B    દાદા ભગવાન  

 “મારા ઉપર સદગુԀની કૃપા આવી જ રહી છે” તેમ રાખો. પરમાણુની તાકાત ગમે તેવી 
હોય – આપણે કૃપા ઉપર જ իયાન રાખવંુ.  

 સમજો કે – આખંુ જગત વેર/ՀંՀ ઉપર જ ઊભું છે. એટલ ે સըસંગ/સાધના/સદગુԀ 
વગેરમેાં જ իયાન આપો. પુԀષાથӪમાં իયાન આપો.  

 2- “માԀં નામ બીӽને પિરચય કે ઓળખ માટે છે- હકીકતમાં તો હંુ શԺુ આԵા છંુ”. 
 3- જગતિનયંતા յયવિչથત છે. ભગવાન આ સૃિՋના ԍՋા છે. જો પԀુષાથӪ ઊંધો પડ ે 

અને અલગ પિરણામ આવે તોપણ સાધકે તે չવીકારવુ.ં પુԀષાથӪ ફરિજયાત છે. બધું 
ફԝ િનયિત મજુબ ચાલે છે તેમ કહીને બેસી ન રહેવુ.ં ԧાર ે ԍյય/ԟԋે/કાળ/ભાવ 
હોય ըયાર ેજ િનયિત કામ કર ેછે. પોતાની બુિԺ મજુબનો પԀુષાથӪ તો કરવો જ- પણ 
બાદમાં જ ે કાઈં પિરણામ આવે ત ે չવીકારી લેવુ.ં Ӿવ માટે કમӪ કરવાં ફરિજયાત છે 
પણ ફળ તેના હાથમાં નથી – િનયંતાના હાથમાં છે- એટલ ેչવીકાર કરવો.  

 જગતના િનયંતા ઈՊરનો լયાય જ અિંતમ છે. ત ેકદી ખોટો ન હોય – ભલે તે આપણન ે
ખોટો લાગ.ે  

 լયાય ન તોળતાં આપણે િનરંતર પુԀષાથӪ કરવો. નકારાԵકતા કદી ન રાખવી – 
નિહતર તમ ેઈՊરની િવԀԺ છો. પોિઝિટિવટી રાખો.  

 4- ‘બધી ફાઈલોનો સમભાવે િનકાલ કરવો’. સમભાવ એટલે અહમશլૂયતા. આમ ન 
થાય તો ભાવના કરો કે “હંુ અહંકારને તિળયે લઈ ӽઉં છંુ”. ફાઈલ એટલ ે
સબંંધો/ઘટના/յયિԝ/Ԑસંગો વગેર.ે તેમના Ԑըયે રાગ/Հષે/ԃોધ વગર સમભાવે કાયӪ 
કરવું. આમ કરવાથી અંદર ગાંઠ ન થાય – પરમાણુઓ િવકસે નહી.ં દરકેનું શુભ 
કરવાનો અંદરથી ભાવ રાખો.  

 5- ‘શԺુાԵાને ચોપડે રકમ જમા કરવી’. દરકે કાયӪ શԺુાԵાની સાԟીએ થાય છે તેમ 
સમજવું/જોવંુ.  વૃԟો/પશ/ુપԟી/Ԑાણી/બાળકો/માણસો બધાનંે શԺુાԵા તરીકે જ 
જોવા.ં આમ કરતાં તમાર ેડગલે ન ેપગલે વરે/Հષે/ઈષાӪનો સામનો કરવો પડશ.ે પણ 
તમાર ેપુԀષાથӪ કરવાનો છે – અને યાદ રાખવાનંુ છે કે ‘જગતનો પાયો વેર જ છે’. 

સըસંગ ԃમાંક [842] 13 JUN 2004 A     

 સՔૂમ ઇિլԍયો – મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારને અવલોકનથી જોઈ શકાય છે.  
 Ӿવ(ԟર)ને અԟરાતીત (ԥાન Ԑકાશ) વાયા અԟર (ԥાની) થી જ મળે છે. એટલ ેԧા ં

સુધી ԥાની ન મળે ըયા ંસધુી Ӿવનું કામ થાય નહી.ં  
 જ ેઅંત:કરણન ેઆધીન હોય ત ેઅԥાની છે – ԟર છે. આ յયિԝ િવՀાન પણ હોઈ  

શકે, તેની ખૂબ ԐિતՌા પણ હોઈ શકે – પણ ત ેԥાની નથી.  
 ԥાનીનો નાશ નથી. તેની ԥાનશિԝ હંમેશા ંઅવકાશમાં હોય.  
 ԥાન વડે અંત:કરણથી છૂટી શકાય છે. તેના માટે ԥાની સાથે જોડાણ હોવું જોઈએ. 

અંત:કરણથી ԥાની સાથે સંવાદ થવો જોઈએ – સંબંધ થવો જોઈએ. ԥાનીને չથૂળ 
રીતે મળવું જԁરી નથી. પણ સՔૂમ રીતે જોડાવું જોઈએ. (મનોવԥૈાિનક જોડાણ નહી)ં 

 સըસંગમાં િફલોસોફી/િસԺાતંની ચચાӪ જԁરી નથી. પણ ԥાનીની ԥાન પીછંી 
յયિԝના િચԱ ઉપર કાયӪ કર ેછે.  

 સાધકે સાધનાની મોટાઈ ન રાખવી. નિહતર ગુԀતՕવ સાધકમાં દાખલ નહી ંથાય.  



49 
 

 “માԀં કճયાણ થવાનું જ છે તે િનિՆત છે” તેવો ԍઢ િનՆય બંધાઈ ӽય તેવા સըસંગને 
યથાથӪ સըસંગ કહે છે અને આવા સըસંગમાં સત તՕવ હાજર હોય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [842] 13 JUN 2004 B 

 સըપુԀષ વગર જլમ-મըૃયુ કપાશ ેનહી.ં ‘չવ’ નું ԥાન જԁરી છે. તમારી પાસે ગમે તેટલુ ં
મોટંુ સાધન હોય તોપણ તે ԥાનીના ԥાન પાસે ગૌણ છે.  

 સાધનામાં સըપુԀષ વગર ચાલે જ નહી.ં સામે સըપુԀષ હોય ըયાર ેિԃયા ગૌણ બને છે 
(ધાિમӪક િԃયા વગેર)ે. સըપુԀષ Ԑըય ે સાધકને મ՛ેջેિટક ફોસӪ હોવો જોઈએ. િԃયાનુ ં
અિભમાન ન હોવંુ જોઈએ.  

 સըસંગમાં જ ેગુԀતՕવ ԐવતӲ છે ત ેյયવહારમાં નથી રહેતુ.ં શુ ંકરવુ?ં – સમજણનું સુખ 
મહાસુખ છે. આԵાનું સુખ પરમ સુખ છે. મહાસુખ յયિԝને મન, બુિԺ, િચԱ, 
અહંકારથી બહાર નહી ંજવા દે.  તે સંસારનાં બધાં સુખથી ચડી ӽય.   

 સըસંગમાં પરમ સુખ મળે – કારણ કે અહી ંપરમ સըસંગની હવા ԐવતӲ છે. આ સુખ 
શાՅો વાંચવાથી કે કોઈ િԃયાથી ન મળે.  

 յયિԝ એકલી હોય/શાંત હોય ըયાર ેસըસગંના વાતાવરણના չમરણમાં રહે તો “તમ ે
તમારા આԵામાં છો” તેમ ԍઢપણે માનો. આમ, િનરંતર չમરણમાં રહો, સըસંગ 
વાગોળો/સըસંગના ં વાԞોનું મનન કરો તો વહેવારમા ં આԵબુિԺ Ԑગટ થાય. પણ 
વહેવારમાં બોલવાનું થાય તો આԵબુિԺ નહી ંરહે – આ ખબૂ જ અઘԀં છે. બોલવાથી 
તણખા ઝર ેછે. જોવા અને સાંભળવામાં આԵબુિԺ રહી શકશ–ે તે થોડંુ સહેલું છે.  

 પરમ ԥાનની કԟાએ յયિԝ બોલી ન શકે – મૌન રહે. તેના શરીરમાંથી ૐ ઝર ેઅન ે
સામેની յયિԝનું કામ આપોઆપ થયા કર.ે  

 મન/વચન/કાયા આԵામાં ન આવે. કાયӪ બુિԺથી કરવુ ં પડ.ે પણ જો શરણાગિતથી 
કામ થાય તો બિુԺ ઉ՞ચ શિԝની આિԚત બને અને તેથી પરમ િવનય Ԑગટ થાય. 
આમ બને તોપણ બોલવાથી તકલીફ તો થવાની જ. જԁર પૂરતુ ંકે ઓછંુ બોલો.  

 સંપૂણӪ શરણાગિત કોન ે કહેવી? – શરણાગિત કોઈ િԃયા નથી – પરંતુ જમે જમે 
յયિԝની Ԑકૃિત પલટાતી ӽય તેમ તેમ յયિԝ મહાશિԝને આિԚત થઈ ӽય તે 
શરણાગિત છે. તે િԃયાથી ન આવે. તેનો િવચાર કરવો જ નહી.ં સըસંગમાં કՑા મજુબ 
રહેતાં ધીમે ધીમે શરણાગિત આવે. મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારનો આԚય ઘટાડો – તેના 
પર નજર રાખો – જ ેԥાનԍિՋથી જોઈ શકાય છે.  

 իયાન એટલે શું? આંખ બંધ કરતાં ԥાનધારા મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર - અંત:કરણ – ને 
જોશ.ે અંદર જ ેԐગટ થાય તેને ԥાનԍિՋથી જુઓ. અહંકાર પોતે િમթયા છે પણ તેના જ 
હાથમાં કંટӬ ોલ છે અને તણેે બધે જ અનિધકૃત રીતે Ԑવેશ કયӷ છે. અહંકાર આંધળો છે. 
જો િનરીԟણ ન કરો તો ԥાન મմયા બાદ પણ ԥાન કામ ન આવે. માԋ આંખ બંધ 
કરીને ‘જુઓ’. જԁરી નથી કે પલાંઠી વાળીને બેસો. સૂતા/ંબેસતા ં કોઈ પણ રીતે 
‘જુઓ’. અદંર જોવુ ં અન ે ӽણવું જԁરી છે – ભલે ԥાન કે ԥાની પાસે હોય. ‘ԥાન 
માગӪમાં իયાન ન હોય’ તેમ માનવું ખોટંુ છે. અદંર જોવું અને ӽણવું ખબૂજ જԁરી છે.  

 જ ેકોઈ ԥાની હોય-  જમે કે રમણ મહિષӪની શરણાગિત લીધી હોય તો તેની ԥાનધારા 
તમારામા ંગિતશીલ થાય જ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [843] 20 JUN 2004 A     

 સાધક એટલે જ ેકંઈક ઊંચી વչતુ (જ ેમન/બુિԺ/ધન/શરીરથી ન મળે તેવી વչતુ) સાધી 
રՑો છે.  

 સાધક અંત:કરણમાં અદંર ઊતર ે એટલ ે અદંર Ԑકાશ ӽય. અદંર રહેલ વչતુઓ 
ԥાન/આԵાને ઢાંકે તેવી હોય છે. સાધનાના Ԑકાશથી દુ:ખ બહાર આવે છે – ત ે
નીકળી જવા માટે બહાર આવે છે – એટલ ેԐિતકૂળતા માટે તૈયાર રહેવું. અիયાԵનાં  
દુ:ખો સંસારના ં દુ:ખોને દૂર કરવા માટે છે. (કાંટાથી કાટંો નીકળે). અիયાԵના ંસુખો 
(િદյય અનુભવો) સાથ ેતճલીન થવું નહી.ં  



50 
 

 յયિԝના શરીરના િપંડનો આધાર આԵા નથી. પણ અԍնય પરમાણુઓનો ફોસӪ છે. 
શરીરમાં મન છે – તે મનની અનેક ગાંઠો હોય છે- જનેાથી յયિԝનો չવભાવ/તાસીર 
બન ેછે. આ ગાઠંો બદલે નહી ંપણ તેનાથી છૂટા પડી શકાય. મનનો չવભાવ ન બદલ ે
પણ સાધના વડે પરમાણુઓ ખરાબ હોવા છતાં તેમનો સાચવીને ઉપયોગ કરી શકાય.  

 બહાર અંતિરԟમાં પણ પરમાણુઓ આવેલા છે. અંદર મનની ગાઠં ફટેૂ ըયાર ે સંકટ 
આવે છે. અદંરના પરમાણુઓના મ՛ેջેિટક ફોસӪ વડે બહારના પરમાણુઓ 
સંપકӪ /સંયોગમાં આવે છે અને ટકરાય છે.  ԃોધ/લોભ/ભય/અપમાન .... એમ કોઈ પણ 
Ԑકારના પરમાણુઓ બહાર આવે અન ેԥાનીની કૃપાથી સાધકની િચԱશુિԺ થઈ હોય 
ըયાર ેસાધક ‘જુએ’ છે અને પરમાણુઓ નાશ પામે છે. અદંરથી કચરો બહાર આવે છે 
અને નાશ પામે છે.  

 સાધના થશે એટલે આમ બનશ ેજ. આ િવԥાન છે. જ ેિવԥાન શરીરના પરમાણુઓનો 
નાશ કર ે– જ ેપરમાણુઓથી જુદાં જુદા ંશરીરના િપંડ અનંત જլમોથી બլયા કર ેછે – 
તેવા પરમાણુઓનો નાશ કર ેછે. એટલ ેજլમ-મըૃયુ ઘટે છે ત ે‘પરા િવԥાન’ છે.  

 અիયાԵ એ અણ-ુપરમાણુઓનું િવԥાન છે. તેન ેવૈԥાિનક અિભગમથી સમજવાનું છે. 
સાધકની િચԱશુિԺના હિથયારને લીધ ેપરમાણુ બહાર આવે છે અને નાશ પામે છે. 

 બીӽ જլમનું શરીર આ શરીરના પરમાણુના િનયમ મજુબ આપોઆપ બન ેછે.  
 ՙલેશ/અશાિંત આવે તો તેને ‘જોનાર’ અહી ં જ હાજર છે. પરમાણુઓની વ՞ચે જ 

ભગવાન/આԵશિԝ િબરાજ ેછે.  
 જો બુિԺથી કામ લેશો, તો પરમાણુઓમાં ઊંડા ને ઊંડા ઊતરતા જ જશો. յયિԝ 

ՀંՀથી છૂટી શકશ ેનહી.ં શુભ અને અશુભના િવચાર/પરમાણુ સામસામે આવી ӽય 
છે.  

 ԥાતા-ԍՋાભાવથી ‘જોવુ’ં અને અદંરના પરમાણુઓની અથડામણ જોવી. 
િચԱશુિԺનો તણખો જ અણુ/પરમાણુઓનો નાશ કરશ.ે રોજરેોજ આ િԃયા કરો.  

 ԥાની પાસે આવતાં જ િચԱશુિԺ શԁ થાય છે – જ ે શાՊત છે- પરંતુ પરમાણુઓ 
નાશવંત છે, શાՊત નથી – જ ેદુ:ખ આપે છે.  

 જયાર ે સતની િચનગારીનો Ԑકાશ આવે ըયાર ે પરમાણુઓનો અધંકાર ӽય. 
સતપુԀષની Ԑԥાશિԝ (િચિતશિԝ) સાધક ઉપર કામ કરશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [843] 20 JUN 2004 B    

 Ԑԥાશિԝની િજԥાસા/િડમાլડ ԥાની પાસે કરતાં તે મળશે જ. յયિԝનો મ՛ેջેિટક  
ફોસӪ  Ԑԥાશિԝને ખӱચશે – જ ેિચԱશુિԺ કરશે.  

 સըસંગમાં “હંુ Ԑԥાશિԝ સાથે િચԱ Հારા અનુસંધાન કԀં છંુ – જનેાથી માર ે આ 
પરમાણુઓનો અંત કરવો છે” તેમ િચԱમાં રાખો – તો પરમાણુઓને ખસી જ જવુ ં
પડશે – અને શાՊત તՕવ (િચિતશિԝ) િચԱમાં આવે છે. આ Ԑԥાશિԝ 
(િચિતશિԝ) અનંત કાળ સધુી સાથે જ રહે છે અન ેતે પરમાણુઓન ેબાળી નાખશે.  

 Ԛોતાની ԥાનદશા નથી. પણ સըસંગમાં “Ԑԥાશિԝ Հારા જોવાઈ/સંભળાઈ/સંવેદાઈ 
રՑંુ છે – આંખ/કાન Հારા નહી.ં” તેમ િચԱમાં Ԑԥાશિԝનું અનુસંધાન કર ેըયાર ેસીધંુ 
અનુસંધાન થાય છે અને આԵા յયાપી ӽય છે.  

 ԥાની પાસે Ԑકાશ છે – જ ે Ԑકાશ ચાલુ છે. સાભંળનાર પાસે Ԑԥાશિԝનું મે՛ջેટ 
(ખӱચાણ) છે – એટલે આԵાનો સાԟાըકાર ન હોવા છતાં તેની અંદરની Ԑԥાશિԝ 
(િચિતશિԝ) તેના પરમાણુઓનો િનકાલ કર ેછે.  

 િચિતશિԝના પરમાણઓુ જ յયિԝને સըસંગમાં લાવે છે. પુէռની શિԝ જોઈએ. 
પુէռનો ઉદય હોય ત ેજ સըસંગ કરી શકે. બુિԺથી સըસંગ નહી ંથાય – પણ બુિԺનો 
કબજો પુէռના પરમાણુઓએ લીધો છે એટલ ેથાય છે.  

 ફળ (પૈસા/માન/સԱા/િરઝճટ ....) મળે એટલ ે પէુռ વપરાઈ ӽય. પણ િચિતશિԝ 
(Ԑԥાશિԝ) આવે પછી ઓછા પુէռથી પણ કામ થશ.ે  

 ԥાની પુԀષ પાસે હંમેશા ંદુ:ખમુિԝ (જլમમરણ કાપવા) તે જ માંગો.  



51 
 

 કપટ/લુ՞ચાઈ/ખોટંુ/ચતુરાઈ વગેરથેી આԵાનો ઘાત/નુકસાન થાય છે. પણ શરીરનું 
કՋ આવે તો આԵાનો ઘાત/નુકસાન નથી. પીડા વધે એટલે ӽગૃિત વધ ે – એટલે 
અંતરાયો તૂટી જશ.ે દેહનો માિલકીભાવ ઘટશે – એટલ ે દુ:ખ, સુખ, ԃોધ, લોભ, ભય 
ઘટશે અને દેહ બીӽનો હોય તેમ લાગશ.ે  

 શરીરની Ԑԥા સԱા/ચેતન સԱા હંુ છંુ – શરીર હંુ નથી. ԥાનીના સըસંગથી િમթયાԍિՋ 
તૂટી જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [844] 27 JUN 2004 A     

 յયિԝને બુિԺથી ચાલવું પડે છે અને બુિԺ પાસે અંધાԀં છે – કારણ કે અહંકાર 
આંધળો છે અન ેબુિԺન ેઅહંકાર કહે ત ેમજુબ જ ચાલવું પડે છે.  

 ગુԀ – અંધકારન ે દૂર કરતો Ԑકાશ છે. આ ગુԀતՕવ છે – જનેી յયિԝને જԁર છે. 
ગુԀતՕવ Ԑગટે તો જ જլમમરણની ગિત અટકવાની શԁ થાય. յયિԝને આંધળા 
અહંકારનો કુસંગ છે – એટલે ડગલે ને પગલે અથડામણ થાય છે. આની ઔષિધ ગુԀ 
તՕવ છે.  

 દુ:ખ એ յયિԝના અંત:કરણ – મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર – માથંી આવ ેછે. આ બધંુ 
ખોટી જ՛યાએ ӽય છે કારણ કે յયિԝ પાસ ે Ԑકાશ નથી. յયિԝ અંત:કરણની 
બહારની બાજુ કાયӪ કર ેછે – પણ તે Ԑકાશમાં ન લઈ ӽય.  

 બુિԺ એ મહત તՕવ છે. તે આԵાથી નӾક છે – તે સારા િવચાર કરી શકે- પણ ત ે
અહંકારને આધીન છે. અને અહંકાર હંમેશા ં Ԑકૃિતના પԟમાં જ હોય. તેથી િનરંતર 
બંધન થયા જ કર ેછે અન ેյયિԝ ઉપર નહી ંઊઠે.  

 Ԑԥાની ગરજ/સըસંગ/ԥાની પુԀષને કારણે જનેે અંત:કરણની બાબતો પૂરી સમજમાં 
આવી ӽય તેન ેએક Ԑકારની ચુંબકીય શિԝ ઉըપՂ થાય. જને ેભવદુ:ખ તોડવાની કે 
ઉ՞ચ Ԑકાશની ખૂબ ગરજ હોય તેને ચુંબકીય શિԝ ઉըપՂ થાય. આવી ગરજ હોય તો 
જ મહત તՕવ – બુિԺ – માંથી ચુંબકીય શિԝ ઉըપՂ થાય.  

 ԧાં ગુԀતՕવ હોય ըયાં Ԑકૃિત/િવચાર/િԃયા ગૌણ થઈ ӽય છે.  
 ચૈતլયનો ઉճલાસ અવકાશમાં હોય છે (ગુԀતՕવ) – જવેી յયિԝની 

ભાવના/ગરજ/ખપ હોય તે મજુબ ત ેતમારા ઉપર અસર કરશ.ે  
 દરકે չથાનનું એક ચોԜસ વાતાવરણ હોય છે. ગુԀતՕવનો Ԑકાશ કોઈ પણ 

વાતાવરણમાથંી પસાર થઈ ӽય છે. յયિԝની જટેલી િચԱશુિԺ હોય તેટલા Ԑમાણમાં 
յયિԝને અનભુવ થાય છે.  

 յયિԝને સըસંગનો મિહમા/મહՕવ/અહોભાવ પોતાના અંત:કરણમા ં હોવો જોઈએ. 
નિહતર િચԱશુિԺ નહી ંથાય. ԧાં િડમાլડ નથી ըયાં તે નહી ંથાય.  

 અંત:કરણના તરંગોના તમે માિલક નથી. તમ ે તેના ટӬ չટી છો. જો અંત:કરણના 
તરંગોનો માિલકીભાવ છોડો તો ગુԀતՕવના તરંગોને માગӪ મળે અને ત ેઅંદર ઊતર ે– 
એટલ ેઅંત:કરણનો માિલકીભાવ છોડો.“હંુ મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારનો માિલક નથી” 
તેવો ԍઢ િનՆય કરો.  

 յયિԝ જટેલો પોતાનો ગવӪરસ છોડે તેટલી િચԱશુિԺ થાય. આ ઉપરાંત કોની સાથે    
સંબંધમા ંઅવાય અને કોની સાથે ન અવાય (કુસંગ) – ત ેમહՕવનું છે. ԧાં અિનવાયӪ 
હોય ըયાં સંબંધ રાખવો જ પડે – પણ ԧાં પસંદગી કરવાની હોય ըયાં ӽગૃત રહો – 
નિહતર ગુԀતՕવને નડતર થશે. ӽગતૃ રહેશો તો રչતો મળશે.  

 તમારા કરતાં જનેી સમજ/ԥાન વધુ સાԀં હોય અને ԧાં તમારો અહંકાર પોષાય નહી ં
ըયાં સંગ કરો.  

 յયિԝના ભાવ મજુબ કાયӪ થાય છે – અને તેવા અણુઓ ખӱચાય છે. એટલ ેભાવ/ઇરાદો 
જ મહՕવનો છે. ભાવ કરવાનો છે. ભાવથી જ બંધન/મુિԝ છે.  

 બહારની િԃયા ઊજળી હોય પણ ભાવ ખરાબ/મેલો હોય તો આԵા તો ӽણે જ છે. 
આ વչતુ રકેોડӪ થાય છે અને તેમાથંી જ ԍյય/ԟેԋ/કાળ બને છે.  

 અંત:કરણમા ંહંમેશા ંઉ՞ચ ԥાનીનો સըસંગ થાય તેવો જ ભાવ રાખો.  



52 
 

 કોઈનું મૂճયાંકન તે સાԀં/ખરાબ છે તેમ ન કરો – լયાયાધીશ ન બનો. કદાચ આવો 
િવચાર આવે તોપણ તરત જ ઊંધો િવચાર કરીને માફી માંગો.  

 કોઈ સારો સંગ ન જ મળે તો વԟૃોનો સંગ કરો. મુસાફરીમાં/ચાલતાં ચાલતાં “હંુ વૃԟોને 
Ԑણામ કԀં છંુ” તેમ િચԱમાં રાખો – તોપણ િચԱશુિԺ થશે. જ ેતીથӷમાં જવા કરતા ં
પણ સાԀં છે.  

 તમે જટેલો વહેવારનો િવચાર/િચંતા કરશો ըયાં વહેવાર બગડશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [844] 27 JUN 2004 B 

 ગુԀતՕવનો յયિչથત સંપકӪ  થતાં તે મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર િસવાય յયિԝની 
Ԑԥાશિԝના સંપકӪ માં આવે છે. Ԑԥા એ આԵાનો չપાકӪ  છે અન ેતે Ԑચંડ તાકાતવાળો 
હોય છે. ગુԀતՕવ Հારા Ԑԥાના չપાકӪ  શԁ થાય છે.  

 જનેે Ԑԥાના չપાકӪ  થાય તેનો અહંકાર હવ ે આંધળો નથી – તેનામા ં ӽગૃિત 
(awareness) આવી ગઈ – જ ેશાՊત છે.  

 Ԑԥાનો અહંકાર આંધળા અહંકારને દેખતો કર ે (ӽગૃિત) – ըયાર બાદ જ յયિԝની 
બિુԺ સુધર ે છે. હવ ે અહંકાર આԵાની વકીલાત કરશે- નિહતર તે મન/બુિԺ/િચԱ/ 
તરફ વકીલાત કરતો હશ.ે  

 સારા િવચાર/કાયӷ/સેવાથી િચԱશુિԺ ન થાય – પરંતુ ԧાર ેԐԥાનો չપાકӪ  થશે ըયાર ે
જ િચԱશુિԺ થશે. Ԑԥાની չફિૂતӪથી આવલે ӽગિૃત અંદરના અંધકારને ખાઈ ӽય છે. 
ӽગૃિત દુ:ખને ખાઈ ӽય છે. દુ:ખનો મતલબ અԥાન છે. એટલ ે કે ‘ԥાનનો Ԑકાશ 
નથી’ કે ‘ӽગૃિત નથી’ – તે દુ:ખ છે.  

 ԥાન હોવા છતા ં શરીરનાં કՋો હોઈ શકે. આંધળો અહંકાર જટેલા Ԑમાણમાં Ԑકાશ 
પામ/ેદેખતો થાય તેટલા Ԑમાણમાં દુ:ખ ઘટતું ӽય છે. յયિԝ અԥાન/દુ:ખથી ભરલેી  
હોય તોપણ સત-્િચԱ-આનંદ  અનભુવી શકાય. ԥાનીનંુ ԥાન અԥાની માણી શકે – 
ફԝ ‘અԥાન મટાડવું છે’ તેવી તીԙ ઈ՞છા જોઈએ.  

 િԃયાનો ભાવ ન રાખો પણ ફԝ – ‘મનમાં Ԟાંય સરી પડાતું નથી ન?ે’ તેનો ՚યાલ 
રાખો અને ӽગૃિત રાખો તો બીજંુ આપોઆપ ગોઠવાશે.  

 સવાર ે ӽગવું કેમ? ઊંઘમાં વધઘટ થાય ըયાર ે չવխջમાં અંદરના ં કેટલાંય કમӷ ઊંઘમા ં
ખપી ӽય છે અથવા નવા ંકમӷ બંધાય છે. ગાઢ નીદંર ન હોય ըયાર ેյયિԝ ઊઠે ըયાર ે
મન થાકેલું હોય છે.  

 ӽગીએ ըયાર ે“નીદંર દરձયાન જ ેઘટના չવխջમાં બની તેનો હંુ કતાӪ નથી – માԋ સાԟી 
છંુ – મને તેનાથી દૂર રાખો” તેવી ԐાથӪના િચԱમાં કરો/ભાવ રાખો તો નીદંર 
દરձયાનનાં કમӷ ખરી પડશે. આ રોજ કરો તો ગુԀતՕવને િચԱશુિԺમાં મદદ મળે છે.  

 ઊંઘમાં չથૂળ અહંકાર/બિુԺ િનિոԃય થાય એટલ ેસՔૂમ અહંકારની સૃિՋ શԁ થાય છે. 
આ દરձયાન յયિԝને ઊંઘ થોડી જ આવી હોય છે.  

 ઊઠીને Ԑથમ પોતાના મન/િચԱને જુઓ અન ે “હંુ અંતિરԟના સըપુԀષોના ԥાનનું 
અનુસંધાન કԀં છંુ” તવેો ભાવ રાખો/કરો. આ થાય તે ભાવપુԀષાથӪ છે – િԃયાનો 
પુԀષાથӪ સાચો નથી – ભાવપુԀષાથӪ સાચો છે.  

 ըયાર બાદ એવો ભાવ કરો કે ‘સમԆ વનչપિત સિૃՋ/પશ/ુપԟી/દેવોનો હંુ િમԋ છંુ’. 
આમ સતત 3 – 6 મિહના કરતા ંչવխջની Մોિલટી સુધરશ.ે  

 સમԆ િદવસ દરձયાન ખોટંુ ન કરો/કોઈને દુ:ખ ન આપો પણ ભાવ કરો કે ‘આમ ન 
થાય’ – આવો ભાવ જ કામ કરશ.ે  

 ԧાર ેસાચો ભાવ હોય અને માિલકી છોડો ըયાર ેકુદરતની શિԝ તેનું કાયӪ કરશે જ – 
અને Ԑકૃિત ચો՚ખી થશ.ે આ ચો՚ખી Ԑકૃિતમા ંસદગુԀનું કાયӪ ઘણુ ંસરળ થશ.ે  

 કામ દરձયાન વ՞ચે ԓેક લઈને િԃયાનો સાતըયભગં કરો. સતત િԃયામાં ડૂબી જવું ત ે
આપઘાત છે. એટલ ેવ՞ચે ઊભા રહો અને ઊંડો Պાસ લઈન ેકહો કે “હંુ શԺુ આԵા છંુ- 
િԃયાની સાથે નથી” – એટલે ફરીથી તમ ે આԵા બનશો. નિહતર િԃયાનો ફોસӪ 



53 
 

આԵાને ખાઈ જશ ે– તે િમકેિનકલ ફોસӪ છે. િԃયામા ંવ՞ચે વ՞ચે ӽગૃિતથી આԵાનું 
અનુસંધાન કરી લેવુ.ં ӽગિૃતથી િԃયાનો નાશ થાય છે.  

 કમӪ અને િԃયાનો રાગ ઘટાડો તો ӽગૃિત ડેવલપ થાય. જԁરી કાયӪ/િԃયા અિનવાયӪ 
હોય તે કરવી પણ પડ.ે પણ કમӪ/િԃયાનો રાગ ઘટાડો.  

 જોવું અને સાભંળવું ત ેઆԵાનાં Հાર છે – પણ િԃયા અને બોલવુ ંતે Հાર નથી. િԃયા 
પાિથӪવ છે – પદુગલ છે. તે આԵાને અટકાવે છે. િԃયા ફોસӪથી બંધ ન કરી શકાય – 
પણ િԃયા Ԑըયેનો રાગ છોડવો જ જોઈએ.  

સըસંગ ԃમાંક [845] 04 JUL 2004 A     

 અનાિદકાળથી Ӿવને દેહનો સંયોગ છે અને અસ՚ંય શરીરો બનેલાં છે. તેથી Ӿવ 
‘પોતે દેહ જ છે’ તેવી Ԕાંિત ધરાવતો થઈ ગયો છે અને અહંકાર/મમ બુિԺને કારણે 
દુ:ખી થાય છે. આ Ԕાંિત કેમ ӽય? 

 Ӿવ અજլમા છે/મըૃયુરિહત છે અને જլમમરણ Ԕાંિત છે–જ ેસըસંગથી તોડવાની છે.  
 અહમ બુિԺ અન ેમમ બુિԺને કારણ ે ‘મૂળ չવભાવ’ ચૂકી ગયા એટલ ે દુ:ખ આવે છે. 

માટે આ અહમ બિુԺ અને મમ બુિԺ તૂટવી જોઈએ. Ԕાંિત ӽય તો જ દુ:ખ ӽય.  
 જનેી અદંર ԥાનનો Ԑકાશ થયો છે ત ેજ સદગુԀ કહેવાય. બાકી ગુԀ કહેવાય. આવા 

સદગુԀ – જમેાં સત Ԑગટ છે – તેની સાથે સંબંધ બાંધવો જોઈએ – તે જ સાચો સંબંધ 
છે. કૌટંુિબક સંબંધ સાચા નથી.  

 વչતુનો અભાવ ત ેદુ:ખ નથી – દુ:ખનું મૂળ અહમ બુિԺમાં છે, અને અહમ બિુԺ ઊભી 
થઈ તો ‘માԀં’ આવ ેછે (મમ બુિԺ). આ અહમ બુિԺના મોહનો નાશ કરવામા ંઆવે 
તો કામ થાય.  

 ԥાની સદગુԀ સાથે સપંકӪ /સંબંધ/સંવાદ હોવો જોઈએ.  
 સદગુԀની હાજરીમાં ӽગૃિત ઠંડી હોય – તે કામ નહી ંકર.ે પરંતુ સદગુԀની હાજરીમાં 

ભિԝ હોય. յયિԝ આԵા સાથે જોડાઈ રહી છે. સદગુԀ પાસે સાધન ન રાખવું.  
 જլમમરણની ગાંઠ ધમӪથી/િԃયાથી નહી ંતૂટે – તે અիયાԵના િવԥાનથી જ તટેૂ. એટલ ે

જ ԥાનીપુԀષન ે િવԥાનપુԀષ કહે છે. ԥાનીની સમજણ 
Ԑકૃિતમાથંી/બુિԺમાંથી/િવચારમાથંી નથી આવતી.  

 ԥાનીના સըસંગની ઊӽӪ յયિԝના ંદુ:ખોની ગાઠંો ઓગાળે છે.  
 ԥાનીને મળવાની તીԙ խયાસ અંત:કરણમાં હોવી જોઈએ. તીԙ ભાવની પોતાની 

શિԝ છે – અને તે પહોચેં જ છે. િનરંતર અભીխસા કરો. તમાર ેતમાԀં કને՘શન ભાવથી 
જોડવાનું છે. “હંુ સદગુԀ સાથે જોડાઈ રՑો છંુ” તેવો ભાવ કરો.  

 ԥાનીના સંપકӪ થી જ յયિԝની અહમ બુિԺ/મમ બુિԺ નબળી પડશ.ે િԃયા કરવાથી 
Ԑકૃિતન/ેઅહમને પોષણ મળે છે ԧાર ેભાવ શિԝ Ԑકૃિત/અહમને ઘસ ેછે.  

સըસંગ ԃમાંક [845] 04 JUL 2004 B     

 પોતાના િવચારો/બુિԺ/સમજણ/નો મોહ કે માિલકીભાવ (મમըવ) ન રાખવો. તે 
અંતરાય છે.  

 કોઈ કહે કે ‘તમ ેખોટા છો’ – તો છંછેડાવંુ નહી ં– તે બુિԺનુ ંમમըવ છે. પણ એમ રાખો 
કે ‘ઠીક છે, ખોટંુ હોઈ પણ શકે છે’. આમ કરવાથી ઘણુ ં કામ થશ.ે સંસારના કડવા 
બનાવોથી બુિԺ સુધરવાના વધુ ચાլસ છે. બુિԺનુ ંઅિભમાન છોડો.  

 િԃયા થતી હોય ըયાર ે તમારી સમજણ/ӽગૃિત/Ԑԥાથી જુઓ. સાચી કે ખોટી કોઈ 
િԃયા મહՕવની નથી. સામાિજક ԍિՋએ સાચંુ કે ખોટંુ તે ՀંՀ છે. આԵા િનિવӪકճપ છે.  

 ӽગૃિત વધે કે ઘટે- પરંતુ Ԑԥા આવે એટલ ે કાયમી હોય. તે વધ ે કે ઘટે નહી ં પરંત ુ
Ԟારકે તે છુપાઈ ӽય અને Ԟારકે તે Ԑગટ હોય.  

 મોԟ એટલે શરીર/મન/બુિԺથી չવતંԋ – Ԑકૃિતના ં સાધનોથી મԝુ. સમય અને 
અહંકાર જુદા નથી. એક જ છે. મોԟ એટલે સમયરિહતતા/સમયનો અભાવ.  



54 
 

 જો મન/બુિԺ/અહંકારના આધાર ે Ӿવો તો કંટાળો આવ.ે કંટાળો એ 
તાદાըձય/attachment દશાӪવે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [846] 11 JUL 2004 A     

 ԥાનમા ંઆગળ વધેલાને કદી કંટાળો ન આવ.ે ӽગૃિત આવે પછી જ કામનો Ԑારંભ 
થાય છે- અને ӽગિૃત ԥાનથી/ԥાનીના મેળાપ પછી જ આવે.  

 ӽગૃિત આવે પછી ӽગૃિતનો દુԀપયોગ ન કરી શકાય. આવી յયિԝ ધાિમӪક િવિધ ન 
કર/ેશાՅો ન વાચેં/ગુԀ ન કર ેતો ચાલે. ӽગિૃત નહોતી ըયાર ેબુિԺ ધૃતરાՋӬ  જવેી અંધ 
હતી – પણ ӽગિૃત બાદ પરાબુિԺ ԐાՃ થાય છે.  

 յયિԝથી ભય/ԃોધ/િચંતા/કપટ/લુ՞ચાઈ/મોટાઈ થાય છે. પણ ӽગૃિત આյયા પછી 
આ બધું ન કરાય. પોતાની બુિԺનો પાવર ઊભો ન કરાય. બીӽનો લાભ ન ઉઠાવાય.  

 ӽગૃિત આյયા બાદ յયવહારમાં બુિԺને ચૂપ કરીને ԥાનની ӽગૃિત વડે કામ લો. 
ԥાની દરકે િԃયામા ં ӽગૃત હોય છે. પોતાની ӽગૃિતનો Ԑકાશ અંદરના અԥાનના 
અંધકારને બાળે છે. સըસંગમાં બહારની ӽગૃિતથી Ԑતીિત થાય કે મારામાં અԥાનનો 
અંધકાર છે- પણ આ અંધકાર બળે નહી.ં પોતાની ӽગૃિતના Ԑકાશથી જ ત ેબળે.  

 જો બહારની બુિԺ બહારની Ԑગિત (યરુોપ/અમેિરકા જવેી) કરી શકે તો િવચારો કે 
‘પરાબિુԺ’ થી અદંરના Ԑકાશની ӽગૃિત શું ન કરી શકે? આળસ/Ԑમાદ ન કરો.  

 આ માગӪમાં સમયની જԁર નથી. શરીર ભલે પોતાનું કામ કર,ે પણ ԍિՋને બદલો. “હંુ 
અંદરનો Ԑકાશ મેળવવા માટે બહારના ં કાયӷ કԀં છંુ” – તેમ િચԱમાં રાખો. 
વહેવાર/ધંધો/નોકરી બધું જ અદંરનો Ԑકાશ મળેવવા માટે કԀં છંુ, પૈસા/પગાર માટે 
આ બધુ ંનથી કરતો – તમે િચԱમાં રાખી અંતરԍિՋ બદલો. ભગવાન મળવા જોઈએ 
અને મըૃયુનો ભય જવો જોઈએ. 

 અજુӪનની જમે ફԝ ભગવાન જ માગંો. દુયӷધનને સેના/પૈસા જોઈએ. અંદર જુઓ કે 
તમે દુયӷધનનો અંશ છો કે અજુӪનનો?  

 તમે માિલક નથી – ટӬ չટી છો – તેમ માનીને બધાં જ કાયӷ ӽગૃિતથી કરો.  
 આ Ԑયોગથી յયિԝ દુકાન/નોકરીને ભગવાનની માનીને આગળ જતા ંત ેશરીરને પણ 

ભગવાનનું માનશ.ે ભગવાન જ ચલાવે છે/પચાવે છે/બોલાવે છે. તેની જ શિԝ છે. 
 ӽગૃિત આવે એટલ ેյયિԝ હંમેશા ંસામેની յયિԝને ઉ՞ચ માનશ-ે નીચી નહી ંમાને. 

(આંતિરક રીતે માનો તોપણ ચાલે). વનչપિત/Ԑાણી/કીડી/જંતુ બધામંાં આԵા છે- 
અને તેમના કરતા ંપણ હંુ નીચો છંુ - તેમ માનો.  

 આ રીતે િԃયા કરતાં յયિԝનું જોડાણ બુિԺ સાથે નહી ં થાય અન ે બધામંાં આԵા 
દેખાશે. આ અհયાસથી સામેની յયિԝ Ԑըયેના પૂવӪԆહ/Հષે નીકળી જશ/ેઘટશ.ે 
હવેથી յયિԝ કાયમ આԵા સાથે જોડાયેલો જ રહેશ.ે (આ કામ મնુકેલ છે- માગӪ 
લાંબો છે) 

 કોઈ Ԑըયે વતӪન/વાણી/વહેવાર ભૂલથી ખોટાં થાય ըયાર ે ԟોભ થવો જોઈએ. પણ 
કોઈને પોતાનું વતӪન ખોટંુ લાગતું જ નથી કે ԟોભ થતો જ નથી – એટલ ેકમӪ ભૂંસાતુ ં
નથી.  

 સજંોગો તમારી સાથે ખોટંુ કરાવી જશ ેપણ ըયાર ેઆ સըસંગ યાદ આવે તો ӽગિૃતથી 
ԟોભ કરીને માફી માંગો અને ખોટંુ કરતાં બચો – તો માફ થઈ જશ.ે કૃપા હાજર છે.  

 ӽગૃિત વધશ ે તેમ ԋુિટ/ખામી દેખાશે અને િનયંԋણમાં આવશે. લાભ/ગેરલાભની 
િચતંા ન કરો. Ԑըયેક િԃયા આԵાના સંદભӪમાં જ હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [846] 11 JUL 2004 B 

 બીӾ յયિԝને અદંરથી આદર આપવાનો છે- પણ બીӾ յયિԝ તરફ આԵા હણાઈ 
ӽય તેટલી હદનું ખӱચાણ ન હોવું જોઈએ- ભલે ગમે ત ેյયિԝ હોય. આપણી  અદંર 
આવા પુոકળ ચુંબકીય પરમાણુઓ ભરલેા છે. – સાવધાન!  આԵાથી મોટંુ કોઈ નથી. 



55 
 

આપણે બીӽ આԵાન ે નમન કરવાનું છે, આદર આપવાનો છે- પણ િચԱ ઉપર 
յયિԝ છવાઈ ન જવી જોઈએ.  

 આપણી હાજરીનો ભાર અլય յયિԝ/Ԑાણી/પԟી કે કોઈન ેન પડવો જોઈએ. બધાને 
લાગવું જોઈએ કે ‘આ આપણો િમԋ છે’ – આ પરમ અિહંસા છે.  

 રોજ રાԋે આԵાની સાԟીએ સૂતા ંપહેલાં આખા િદવસના Ԑસંગો યાદ કરી લો. ԧા ં
પણ આપની ભલૂ દેખાય ըયાં ԟમાભાવ કરી લેવો. જુઓ કે તમે તમારા આԵાને સાથે 
રાખીને ӽગૃિતથી કેમ કાયӪ કરો છો.  

સըસંગ ԃમાંક [847] 18 JUL 2004 A     

 յયિԝનો չવભાવ કાયમ આનદંમા ં છે, િવ՜નો આવતાં નથી, ભય/િચતંા નથી તો 
સાધના કેમ કરવી? 

 յયિԝનું વતӪન/આચરણ/વાણી  વગેરનેે માણસો չવભાવ કહે છે – જ ેખોટંુ છે.  
 ‘չવ’ કોન ે કહેશો? અદંરથી જ ે ‘હંુ’ આવ ે છે ત ે શરીર Ԑըયે આવે છે. પણ શરીર તો 

સયંોગોનું પિરણામ છે. ‘હંુ’ તરફ આંગળી ચીધંો તે શરીર નથી. આપણને ખબર જ 
નથી કે ‘હંુ કોણ છંુ?’ જ ેદેખાય છે તે અլય છે/બદલાતી Ԑકૃિત છે.  

 Ԑકૃિતનો કલર બદલાતો રહે છે- ત ેશાՊત નથી. Ԑકૃિતનો չવભાવ յયિԝના ‘չવ’ ન ે
ઢાકેં છે. આપણી Ԑકૃિત અપરા છે- જયાર ેઈՊરની દુિનયા ‘પરા’ માં છે. જ ેકાંઈ બધું 
અંત:કરણ – મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર - થી અનુભવાય છે ત ે બધુ ં જ ‘અપરા’ છે. 
અપરામાં ભગવાન નથી. પૃթવી/ԓՐાંડ બધુ ં જ અપરા છે. તો ԐՇ છે કે હવે શોધવું 
Ԟાં? – ‘અપરા’ માં ચોટંી ન ӽઓ/ઝડપાઈ ન ӽઓ.  

 ભય એટલા માટે લાગે છે કે સવӪԋ બધુ ંજ અપરા છે – અને તે પરધમӪ છે. յયિԝને સાચો 
ધમӪ શોધવો છે. ‘չવભાવ’ ને ӽણવો સહેલો નથી.  

 દરકે અવչથામાં Ԑકૃિતને જુઓ/ӽણો. իયાનમાં જુઓ, յયવહારમાં જુઓ અને જુઓ કે 
જ ેજણાય છે તે ‘હંુ’ નથી. આમ કરતાં જો Ԑકૃિત છૂટી પડી ӽય તો કામ થઈ ӽય. 
સતત જોવાથી յયિԝ ‘પરા’માં ӽય છે.  

 જો કોઈ ‘չવભાવ’ ӽણલેા ԥાનીનો સંગ થાય તો յયિԝની મહેનત ખબૂ ઘટી ӽય. 
ԥાનીની ઊӽӪ તેને મળશે – તેથી յયિԝનો ‘હંુ’ – કે જ ેશરીર/બુિԺની વકીલાત કરતો 
હતો તે બંધ થાય અને આ ‘હંુ’ Ԑકૃિતની સામે થઈ ӽય. એટલે ԥાનીને શોધી કાઢો, 
તેથી તેની ઊӽӪ તમન ેમળે. અદંર રહેલાં આવરણો – મળેલી Ԑԥાશિԝથી જ ӽય. 
દરકે ԥાનીનો અંદરનો ‘չવભાવ’ સરખો જ હોય.  

 જો કોઈનો չવભાવ સારો હોય/ચિરԋ સાԀં હોય તો તેનો આદર જԁર કરો- પણ યાદ 
રાખો કે ‘સՕવગુણ’ પણ અપરામાં છે- તેમાં ભગવાનની શિԝ નથી. પરામાં જવા માટે 
100% િચԱશુિԺ જોઈએ. શોધી કાઢો કે પરાને રોકે તેવા મોહ તમારામા ં કઈ કઈ 
જ՛યાએ પડલેા છે? તે બધા જ મોહ કાઢવા પડશ.ે મોહનું િલչટ લાબંું બનશ.ે ગીતામાં 
પણ સાવ છેճલા Չોકમાં અજુӪનનો મોહ ӽય છે. કોઈ પણ જ՛યા/સંબંધ/વչતુમાં િચԱ 
ચોટેં એટલ ેઆԵા તરફ પડદો પડી જશ.ે તમારી સરુતા (ӽગિૃત) શામિળયા સાથે જ 
હોવી જોઈએ.  

 સતત չવાիયાય કરો. સըસંગન ે Ԛવણ કરીને છોડી નહી ં દેવાનો. જો 
પુԀષાથӪ/չવાիયાય નહી ં કરો તો ભલે સըસંગનુ ંપુէռ મળે- પણ પરાની શિԝ નિહ 
મળે.  

 յયવહાર કરો ըયાર ેԥાની હાજર નહી ંહોય- પણ તેની ԥાનશિԝ હાજર હોય છે. આ 
ԥાનશિԝનું չમરણ કરો અને આԵાના չવભાવમાં રહો – Ԑકૃિતમાથંી બહાર નીકળો. 
(હંુ આમ કԀં/બોલંુ/બતાવી દઉં... વગેર ેԐકૃિત છે- તેમાં ન રહો). 

 બધી જ՛યાએ ԥાની તો નહી ંમળે- એટલ ેસારા માણસો સાથે રહો તો ԥાનીનંુ ԥાન 
ટકશ ે– નિહતર ԥાનીનંુ ԥાન નહી ં રહે. સમિકત એટલ ે յયિԝની Ԑકૃિતનો નેગેિટવ 
ગુણ/મોહ એિ՘ટવ નહી ંરહે.  

 જો નેગેિટવ ગુણોનો ઉછાળો આવે કે બહાર આવે તો ӽગૃિતથી તેને જુઓ.  



56 
 

 આનંદ/મોજ/મչતીમાં રહો – પણ તેમા ં વહી ન જવું – તે પરા નથી. અંદરનો  
આનંદ/મչતી વગેરનેે દૂરથી ‘જુઓ’–તેમાં ભળી ન ӽઓ. કોઈ પણ િԃયામાં ન ભળો.  

સըસંગ ԃમાંક [847] 18 JUL 2004 B 

 મિૂતӪના દશӪન કરતી વખતે કહો કે “મિૂતӪની શિԝથી મારી પરાશિԝ ӽગૃત થાય” – 
તો કાયӪ થશ.ે ફԝ મૂિતӪના આકારની જ શિԝ માનો તો નહી ંથાય.  

 չવાիયાય એટલ ે રોજરેોજની ઘટનામા ં ԥાનીનંુ ԥાન લાગ ુ કરવું. Ԑિતકૂળ ઘટનામા ં
બહારથી િવરોધ ભલે કરો પણ આંતિરક રીતે માનો કે મારી ԥાનની િચનગારી અહી ં 
મૂકવી જોઈએ.  

 յયિԝને સુખ/સગવડ મળે એટલે ԥાનનું લીકેજ શԁ થઈ ӽય છે. ભલે તમે બંગલામાં 
રહો પણ ‘મારી Ԑકૃિત Ԟાં չલીપ થઈ જશ?ે’ તનેી ӽગૃિત રાખો. પૈસાનો ભાર ન હોવો 
જોઈએ. પૈસા Հારા ફસાવંુ ન જોઈએ.  

 ઘણા સըસંગમાં વԝյય/յયા՚યાન મ՚ુય થઈ ӽય છે. ત ે લીકેજ છે. આમ થાય તો 
પરા/ӽગૃિત ગઈ. વԝյય/વાણીના મોહાંધ ન થવુ.ં (ઓશો વગેરનેા ...) તેનું ખરાબ ન 
ઇ՞છવું અન ેતેનાથી અӽંઈ પણ ન જવું. તેના ટીકાકાર પણ ન થવુ.ં મիયમાં રહેવુ.ં  

 ઘણી յયિԝ સાધનાના નામે ઘણી ગંભીર થઈ ӽય છે. પોતાને 
સાધક/իયાની/સમાજસેવક કહે છે. તેણે પણ પરા ગુમાવી. પોતાની ચՋેા સામે 
સાવધાન રહો. મોહવાળી Ԑકૃિતને િનમӷહી કરો.  

 બԺુના અંતરંગ િશոય આનંદ 40 વષӪ બԺુની સાથે રՑા તોપણ બԺુની 
ӽગૃિત/બԺુըવ Ԇહણ ન કરી શԞા – પણ તેના બાՑને જ Ԇહણ કરી શԞા. 
અંદરની અյયԝ શિԝનો જ ખપ છે. ગુԀનો બાՑ તો ફԝ દેખાવ જ છે – તેમાં ન 
ӽઓ.  

 જનેી પાસે પરાશિԝ હોય ત ે કોઈ િદવસ ગુԀ ન થાય. (અમુક અપવાદ છે). કૃոણ 
અજુӪનના ગુԀ નહોતા – સખા હતા.  

 ԧાં પરાનો સըસંગ હોય ըયાં યુવાશિԝ હોય. ԧાં સાચી પરાશિԝ હોય ըયાં 
չવતંԋતા હોય. (આવો કે ન આવો, સહમત થાઓ કે ન થાઓ વગેર.ે..). 

સըસંગ ԃમાંક [848] 25 JUL 2004 A     

 Ԑકૃિતથી ઉપરનો આԵાનો અનુભવ ԐયԴથી ન થાય – તે સાચું છે? 
 સંસારના સંચાલનમાં શરીર/મન/બિુԺ જોઈએ. તમેાં આԵા/ઈՊરની જԁર નથી.  
 અનુભવ અન ેઅનુભિૂત અલગ અલગ છે. ઘટના બની ગઈ અન ેબાદમાં չમૃિત/બુિԺમાં 

જનેો સԆંહ થાય તેન ેઅનુભવ કહેવાય. અનભુવને યાદ કરી શકાય. પરંતુ ԧાર ેશરીર, 
મન, બુિԺ ԋણેય શાંત અને િનિոԃય હોય તથા չમૃિત કે બુિԺ જમેાં હાથ ન નાખી શકે 
તેને અનુભિૂત કહે છે. અનુભૂિતનો չમૃિતમાં સંચય ન થાય.  

 સંસારમાં બધાને પોતાના અનુભવો હોય. કેટલાક બિહજӪગતના અને કેટલાક 
સાધનાના અનુભવો હોય. અતીિլԍય (Extra Sensory Perception) અનુભવો પણ 
હોય – જમે કે Ԑકાશ દેખાવો, દૂરիવિન સભંળાવો વગેર.ે – પણ તેમા ંઆԵા નથી અને 
તે અનુભિૂત પણ નથી. અનુભવથી ભવદુ:ખ – જլમમરણ ન કપાય.  

 Ӿવો/વનչપિત પદુગલ છે. જ ેજլમ,ે વધે અને નાશ પામે તે પુદગલ છે. તનેાથી Ӿવની 
ગિત થાય છે. յયિԝને પુદગલનો અનુભવ થાય છે પણ મનની પેલે પારનો અનુભવ 
થતો નથી. જો મનનો રસ (Interest) Ԑકૃિતમાથંી ઘટે તો કામ થાય.  

 અંત:કરણમા ંસતત રાખો કે માર ેԐકૃિતમાથંી બહાર આવવું છે.  આԵԥાન થયા પછી 
પણ Ԑકૃિતના દોષ ચાલુ રહે છે. તે કાઢવા માટે આતંરતપની જԁર પડે છે.  

 શરીર/મન/બુિԺથી થતા ԐયԴો અટકાવવા નહી ં – પણ તમેાં ԥાનીની ԥાનԍિՋ 
ઉમેરીને ԥાનીને દરકે આંતિરક અન ે બાՑ કાયӪમાં હાજર રાખવા જોઈએ. ԥાનીના 
ԥાન Ԑըયે ԚԺા રાખવી–તેને કદી ભૂલવી નહી–ંતે સըપુԀષના ચરણ સેવવા બરોબર છે.  



57 
 

 વહેવારમાં Ԑԥાશિԝનો આԚય કાયમ લેવો. આ અઘԀં છે – કારણ કે મન, બુિԺના 
તરંગો છવાઈ ӽય છે અને Ԑԥાન ે રોકે છે. પણ સતત ԥાનીની સહાય માગંો અન ે
ԐાથӪના કરો કે “મારી શિԝ ઓછી પડે છે”.  

 પોતાની સમજણ, િવચારો, ડહાપણ Ԑըયે વૈરા՛ય આવે અન ે յયિԝ છોડે તો જ 
ԥાનીનું ԥાન કામ કર ેછે.  

 յયિԝ કાં તો િમթયાըવમા ંહોય છે અથવા તો સձયકըવમાં હોય છે. જો િમթયાըવ તૂટે 
તો જ ԥાની તેન ેમહՕવ આપશ.ે બુિԺ ઓછી હોય તોપણ વાધંો નથી. સમિકત હોય કે 
“હંુ આ શરીર કે મન નથી”. જ ેյયિԝ સમિકતમાં હોય તે બીӽનું િમթયાըવ દૂર કયાӪ  
જ રાખશે. ԧાં સુધી સમિકત ન થયુ ં હોય ըયાં સુધી Ԑકૃિત- પુદગલના અનુભવો જ 
થયા કરશ,ે પણ સમિકત થતાં જ પુદગલની ઉપરનો જ અનભુવ થશે.  

 શરીર, મન, બુિԺ સાથ ેએકԁપતા હોય ત ેબધી િમթયાԍિՋ (અવળી ԍિՋ) છે- જમેાં 
‘હંુ’/‘માԀ’ હોય – ત ે તૂટવી જોઈએ અન ે સમિકત ԍિՋ થવી જોઈએ. સમિકત એટલ ે
સવળી ԍિՋ – “મારી અંદર િચԱ/ચતેના/આԵા રહેલો છે, માર ેિચԱશુિԺ કરવાની છે 
એટલ ે આ સըસંગ મળેલો છે. મારો જլમ િચԱશિુԺ માટે જ થયેલો છે – એટલે પૂ. 
ભાઈનો સըસંગ મળેલ છે”.  

 ભલે ԃોધ/લોભ/ઈષાӪ/કંઈ પણ થાય, પણ તેમા ંસહમત ન થાઓ, સહી ન કરો – અન ે
ԥાનીની સાԟીએ કહો કે “આ ખોટંુ છે, હંુ તેની સાથે નથી પણ Ԑԥા સાથે છંુ”. 

સըસંગ ԃમાંક [848] 25 JUL 2004 B 

 ԥાનીની હાજરીમા ં િનՆય કરો કે “માર ે આԵા/Ԑԥાના માગӲ જ જવું છે” એકલા 
બેસીને իયાન/પӽૂમાં થયેલ િનՆય કામ નહી ંલાગે.  

 આԵાનું ԥાન હંમેશા ં Ԑકૃિતના બેકԆાઉլડમાં જ થાય છે. સમિકત થયા પછી તે 
յયિԝને ચો՚ખી કયાӪ જ રાખશે.  

 ԧાર ેગչુસો વગરે ેઆવ ેઅને Ԑકૃિત તપી ӽય, પણ અદંરથી Ԑԥાને લીધ ેશાંિત લાગે 
ըયાર ે Ԑિતԃમણની જԁર નથી – પણ સામેની յયિԝને દુ:ખ પહોચેં તે વેરના 
પરમાણુઓ ઊભા કરશ ે– એટલ ે‘તેનું દુ:ખ દૂર થાય’ તેવી ԐાથӪના કરો.  

 સારી િԃયા ‘શુભ’ ખાતે ӽય જયાર ેԐિતԃમણ િચԱશુિԺ તરફ લઈ ӽય. յયિԝ ભલ ે
દુՋ હોય – તેનો լયાય ન કરો, પણ “માર ેલીધે તેને દુ:ખ થયુ ંતેનો હંુ ԟમાԐાથӯ છંુ” 
તેમ રાખો.  

 ԥાનીને પણ ԥાન થઈ ӽય એટલ ેԃોધ ન થાય તેવું નથી. તે ԃમે ԃમે બીજ, ԋીજ, .... 
એમ પૂનમનો ચԍં થાય (પૂણӪ ӽગૃિત આવી ӽય) પછી બધું શમી ӽય.  

 લાગણીશીલતા કે પչતાવો ન ચાલે. ԥાનીની સાԟીએ પુԀષાથӪ જોઈએ. પԟ ન લેવો. 
‘આ ખોટંુ છે’ તેમ રાખો.  

 ઘણી વખત સામેવાળા Ӿતી ӽય અન ેતમ ેહારી ӽઓ એટલ ેԃોધ આવ.ે અપમાન 
થાય એટલ ેԃોધ આવે. આ બધુ ંઅહંકારન ેથાય છે. જ ે յયિԝ એમ માને છે કે “માર ે
હંમેશા ંӾતવું છે” – તે અહંકાર છે. પણ આ હાર, Ӿત પરમાણુઓને થાય છે. આપણે 
તેના માિલક નથી.  

 જટેલું અન ેજવેુ ંથાય તવેી સારામાં સારી કોિશશ કરો. પણ બાદમાં પિરણામ જ ેપણ 
આવે તે չવીકારો – તો Ԑԥાનો પԟ થશ.ે  

 જો յયિԝ չવીકાર ેતો અપમાન પામનારો લાભમા ંછે અને અપમાન કરનારો ખોટમાં 
છે. આԵાની શિԝ વધશ.ે િચԱશુિԺ થશ.ે સંકճપ કરો.  

 ભૂલ થાય તો શાિંતથી બેસો અને આԵાની સાԟીએ મનથી માફી માગંો તો અદંર 
ચો՚ખું થઈ જશે. પરમાણુઓ ચો՚ખા થશ.ે  

 સըસંગમાં સાધક ԥાનના Ԑકાશ માટે આતરુ છે અને પોતાના દોષ (ખામી) િમթયાըવ 
દેખાય છે. પણ વહેવારમાં િરઝճટ ન મળે તો શું? જનેે સમજ મળી ӽય તે Ԑકૃિતના 
પԟમાં નિહ હોય પણ આԵાના પԟમાં હોય છે. હવે સમજણ બાદ – દશӪન, ԥાન, 



58 
 

ચાિરԋ, તપ – જોઈએ. િમթયાԍિՋ તાըકાિલક ન ӽય – પણ ઘટના બને ըયાર ેિવપરીત 
સજંોગોમાં ԥાન/સમજણ હાજર કરો – ધીમે ધીમે પરમાણુઓ બહાર નીકળી જશે.  

 ӽગૃત յયિԝ ઘટના બને એટલ ે તરત જ ӽગૃિતથી ԥાનમા ં વતӲ. સમજણથી 
િચԱશુિԺ ન થાય. સમજણના બીજને સըસંગનું ખાતર વારંવાર નાખવંુ પડ.ે પછી બધું 
જ િવԀԺ ӽય અન ેસમજણ વાપરો એટલે તે ԥાનમા ંકլવટӪ  થાય અન ેતથેી િચԱશુિԺ 
થાય.  

 કોઈ ઘટના ન બનતી હોય ըયાર ે આપણી Ԑકૃિતમાં શું ચાલી રՑંુ છે તે ԥાતા-ԍՋા 
બનીને જુઓ. આԵા બનીને Ԑըયેક પળમાં જુઓ. ԥાતા-ԍՋામા ં પુદગલ નથી. ત ે
પુદગલને જુએ છે અને તેનો નાશ થાય છે. અદંર અને બહારની બધી Ԑકૃિતને ԥાતા 
ԍՋાથી િનહાળો- તેથી સમજણ ԥાનમાં ફર ેઅને િચԱશુિԺ થાય. જુઓ અન ેӽણો. 
આંખ બંધ કરીને અદંરની Ԑકૃિત જુઓ તો વધુ સાԀં.  

સըસંગ ԃમાંક [849] 01 AUG 2004 A 

 મન િવચારોનું બનેલું છે અને બુિԺ િનયંԋણ કર ે છે. બુિԺ હંમેશા ં પોતાના શરીરના 
પԟમાં વકીલાત કરશે. “મારી બુિԺ અને મારા િવચારો જ દુ:ખનંુ કારણ છે” તે જુઓ.  

 જો માર ેજլમમરણથી છૂટવું હોય તો આ બુિԺથી અંતયાӪԋા થઈ શકશે નહી.ં એટલ ે
આ બુિԺ/િવચારોને છોડીને ԥાનીનો આશરો લો.  

 સըસંગનો Ԑકાશ બુિԺ/િવચારો/અહંકારને િનિոԃય કરી નાખશે. પણ બહાર ԧાં 
આચરણ આવે ըયાં આતંરતપ જોઈશ.ે Ԑથમ સાંભળીને સમજ કેળવો. ըયાર બાદ 
આચરણ આવશે.  

 મળ/િવԟેપ/આવરણ આવે ըયાર ેમન બુિԺ કબજો લઈ લે અને તમાԀં ધાયુӭ ન થાય 
ըયાર ેઆંતરતપ કરો – છટકી ન ӽઓ – જમે કે TV જોવુ,ં પુչતક વાંચવુ,ં બીજ ેચાճયા 
જવું વગેર.ે નિહતર િચԱશુિԺનો ચાլસ ગુમાવશો.  

 આવી પડેલ િչથિતન ેસમજણ/ԥાન/ӽગૃિત વડ ેજુઓ. જો આંતરતપ કરશો તો ԥાની 
પુԀષની શિԝ સહાય કરશ ે અને િચԱશુિԺ થશે.  

 િચԱશુિԺ જլમોજլમ ભગેી આવે છે. પણ શરીરને ચોટેં તેવા ંશભુ/અશુભ/તપ/સારા ં
કમӷ – તે બધું અહી ંજ રહી જશ.ે તે ભગેું ન આવ.ે  

 મળ/િવԟેપ/આવરણ આવે ըયાર ે પહોચંી વળવા િનરંતર સદગુԀ સાથે જોડાયેલ 
રહો/ӽગૃત રહો – સુખ/દુ:ખ કે કોઈ પણ પિરિչથિતમા.ં  

 િવચારને અહમ સાથે ગાઠં હોય છે. જો અહમ ન હોય તો િવચારો આવે અને ચાճયા 
ӽય. રમણ મહિષӪન ેપણ િવચારો આવ.ે  

 Ԑըયેક સંઘષӪ તમને ԥાન આપવાની ԟમતા ધરાવે છે. અંદર મળ/િવԟેપ/આવરણ છે 
એટલે તો સંઘષӪ આવ ેછે.  

 ઘણી વખત ‘સામેની յયિԝ પોતાનામાં રસ ગુમાવશે’ તે ભયથી માણસો 
સમજણ/આંતરતપ છોડી દે છે. પણ ત ે ચાલુ રાખો તો સામેના માણસનું પણ 
ડેવલપમӱટ થશ.ે  

 ԧાર ેઆખો િદવસ કોઈ સાથે રહેવાનંુ હોય ըયાર ેઉપેԟાને સાધનાના સાધન તરીકે લો 
– તે Հષે નથી.  

 Ԟાંયથી પણ અશાંિત/ભય/ՙલેશ આવે તો તને ે અટકાવો અન ે સમજણ વાપરો – 
ભયને ઓળખો. յયિԝન ેઅભય કરવા માટે ભય આવે છે.  

 બુિԺ શાંત થાય તો જ Ӿવન-મરણ સુધર ેઅન ેસըસંગ સાથӪક થાય.  

સըસંગ ԃમાંક [849] 01 AUG 2004 B 

 ԧાર ેઆԵાનો આનંદ Ԑગટ થાય ըયાર ેમન િતરોિહત થઈ ӽય છે. અપરોԟાનુભૂિત 
થાય ըયાર ેશરીર/મન/બુિԺનો અભાવ થઈ ӽય છે.  

 յયિԝને માԋ તીԙ િજԥાસા હશે તોપણ આԵાનું ԥાન Ԑગટ થઈ જશ.ે બુિԺન ે
શાતં/િչથર રાખો – એટલે સમજણ શિԝ વધશ/ેԐԥાશિԝ વધશ.ે  



59 
 

 ԧાં સુધી પૂણӪ ӽગૃિત ન આવે ըયાં સુધી આԵા Ԑગટ થતો નથી. յયિԝ ԧાર ે
બુિԺનો આԚય છોડે એટલે Ԑԥાની સમજણથી કામ થાય છે.  

 ԥાનીના ԥાનના સըસંગથી લાંબા સમયે Ԑԥા ડવેલોપ થઈ જશ ે– જનેે કારણે յયિԝ 
પોતાના દોષ જોતી થઈ જશ ે– જ ેԐԥાની Ԑગિતનું લԟણ છે.  

 બુિԺ હંમેશા ંઅլયના દોષ જ બતાવે. ԧાર ેԐԥા હંમેશા ંપોતાના દોષ બતાવ.ે આમ 
દોષ દેખાતાં જ તે દોષ નીકળી જશ.ે  

  પોતાના દોષ નીકળે તો જ જլમમરણ કાપવામા ંગિત થશ.ે પરમ શિԝ પાસે ԐાથӪના 
કરો કે નીકળી ગયલે દોષ બીӾ વખત ન થાય. આમ કરશો તો ખરખેર કાયӪ થશે જ – 
િચԋગુՃનો ચોપડો ચો՚ખો થશ.ે  

 જમે જમે સમજણના Ԑકાશમાં ભૂલ દેખાય તેમ તનેે ચો՚ખી કરો. આખો િદવસ જુઓ 
અને માફી માંગો તેવું કરવાની જԁર નથી. વ՞ચે શભુ ભાવ કરો, իયાન કરો, ԐાથӪના 
કરો વગેર.ે 

 ԧાર ેપાંચયે ઇિլԍયો શլૂય થઈ ӽય, શરીરનો અભાવ થઈ ӽય અને સીધો આԵા જ 
յયાપી ӽય  તે અપરોԟાનુભૂિત છે. ըયાર બાદ બધો કચરો આપોઆપ નીકળતો ӽય. 
પણ ըયા ંસુધી յયિԝએ Ԑԥાશિԝનો આશરો લેવો પડ.ે  

 ԧાર ેબુિԺ મન શાતં થાય ըયાર ેજ Ԑԥા Ԑગટ થશ.ે પણ અપરોԟાનુભૂિત ԧાં સુધી 
ન થાય ըયાં સુધી આંતરતપ કરવાનું રહેશ.ે  

 અԥાશિԝમા ંપોતાના દોષ નહી ંદેખાય. Ԑԥામાં જ પોતાના દોષ દેખાશ.ે  
 િવચારોની ગાઠં અહમ સાથે છે અને અહમ કતાӪ અને ભોԝા છે. ખરખેર સખુ/દુ:ખ 

શરીર પર આવે છે પણ અહંકારની િવચારો સાથે માլયતા છે કે મન ે બધું યાદ 
છે/આવડે છે. આ અહંકારનો સંબંધ કેમ તોડવો? િવચારોને શાંત કરો, બુિԺ શાતં કરો 
– એટલે ӽગૃિતથી ખબર પડશ ેકે માર ેઅહંકાર સાથે જોડાણ નથી – એટલે સહજ સુખ 
આવશ.ે  

 િવચારો/બુિԺ/સչંકારો/શરીર Ԑըયે સાԟીભાવ થવો જોઈએ. તો કતાӪભાવ અન ે
ભોԝાભાવમાથંી બચી જશો અને એટલે દુ:ખમાથંી બચી જશો.  

 દેવો પાસે િવચારો નથી એટલ ેસુખ છોડવાનો િવકճપ નથી ԧાર ેમનոુય પાસે િવચાર 
છોડીને સુખ/દુ:ખ છોડવાનો િવકճપ છે.  

 ԧાર ે િનિવӪચાર અવչથા હોય ըયાર ે જ չવԁપનો િવચાર આવે. મન/બુિԺમાંથી 
શાՅોનું ԥાન શાતં કરવું પડે અને છોડવું પડ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [850] 08 AUG 2004 A 

 જો જગતમાં માન ન હોત તો મોԟ હાજર છે. જો ԃોધ/માન/માયા/લોભ નીકળી ӽય 
તો મનુոય દેવ થઈ ӽય અને સાધના કે իયાન કરવાનું રહેતું નથી.  

 ԓՐનું ઈંડંુ એટલ ેԓՐાંડ. પૃթવીની ઉપર 7 લોક અને નીચ ે6 લોક છે. કુલ 14 લોક છે. 
આ 14 લોકની બહાર સદગુԀનો લોક છે.  

 બહારથી ભલે તમ ેઓિફસર કે સાહેબ હો – અદંરથી માનની તાણ કે ઇ՞છા ન રાખો. 
પોતાનું ‘હંુપણું’ અને તેનો િવչતાર મહՕવના નથી – પણ પોતાનંુ ‘હોવાપણું’ મહՕવનું 
છે.  

 ‘માનીપણું’ છોեયા પછી પાછળ છૂપો અહંકાર ન હોવો જોઈએ. ખોટો બાՑાચાર ન 
કરવો.  

 પુԀષોમાં માન/ԃોધ વધુ હોય છે ԧાર ેՅીઓમાં રાગ/મોહ/માયા/લોભ વધુ હોય છે.  
 મનના બે Ԑકાર – 1. ԍյયમન અને ભાવમન. ԍյયમન Ԑગટ થાય છે ԧાર ેભાવમન 

અિતશય સՔૂમ છે – અન ેત ેյયિԝની વૃિԱ અન ેઆશયમાથંી બને છે. જનેા આશયો 
ઊંચા હોય તેનું ભાવમન ઊંચું હોય. આશય յયિԝની બુિԺમાંથી આવે છે અન ે
આશયથી જ બંધન અને મોԟ થાય છે. બહારથી કમӪ ખોટંુ દેખાય પણ આશય - 
સામેના માણસના કճયાણનો હોય તો બંધન નહી ંથાય.  



60 
 

 ખરાબ માણસને પણ આԵા તરીકે જોવાનો આશય રાખો – તો જ ભાવમન ઊંચુ ં
ӽય. વૃԟ, Ԑાણી, પશુ બધામંાં આԵા જ જુઓ. માણસની ખરાબી તેની Ԑકૃિતની છે- 
તમે તો ફԝ તેના આԵાને જ જુઓ.  

 અંદરથી િચԱમાં બીӽ માટે કેવા ભાવ/િવચાર આવે છે? અંદરથી ‘હંુ કેવો છંુ’?  આ 
અંદરનો કરંટ ભાવમનમાથંી આવે છે. જ ેતમારી ગિત નԜી કર ેછે.  

 ઘણી વખત બહારનું આચરણ ઉԱમ હોય પણ ભાવમન ખરાબ હોય. તેનાથી ઊલટંુ, 
ઘણાનું વતӪન ખરાબ હોય પણ ભાવમન ઉԱમ હોય છે.  

 જવેી સમજણ તેવુ ં ԥાન, અન ે જવેુ ં ԥાન તેવુ ં જ આચરણ. ભાવમન આચરણમા ં
આવતાં વાર લાગે છે – એટલે յયિԝનું જજમેլટ તાըકાિલક ન લેવું.  

 જનેો આશય પોતાનુ ં પિરવતӪન આԵાતરફી કરવાનો હોય તેનુ ં જ ભાવમન ડેવલોપ 
થાય. બહારના ԍյયમનની િચંતા ન કરવી. અંદરના ભાવમનની િચંતા કરો.  

 સըસંગમાં મન શાંત રાખો. ચંચળ મનમાં ԥાનીનું ԥાન કામ નહી ં કર.ે િચԱને િչથર 
અને ԥાની સાથે જોડેલું રાખો. આશય સારો રાખો અને તેને ભગવાન સાથે જોડો.  

સըસંગ ԃમાંક [850] 08 AUG 2004 B 

 ԥાનીના સըસંગથી સાધકની Ԑԥાશિԝ ધીમે  ધીમે કામ કરતી થઈ જશે – અન ે
յયિԝની બુિԺ સવળી થઈ જશ.ે (નકારાԵકતા નીકળતી ӽય). પરંતુ અըયંત ખરાબ 
પિરિչથિતમા ંઆ સવળી બુિԺ સવળી નહી ંરહે – વહી જશ.ે પણ અંદર ԥાન તો પડેલુ ં
જ છે.  

 յયવહારમાં ԥાન લાગ ુ પાડો અને બિુԺનો આԚય ઘટાડો એટલ ે Ԑԥાશિԝનું કાયӪ 
થશે અને િચԱશુિԺ થશે – જને ે આԵԥાન સાથે સંબંધ છે. Ԑԥાશિԝ વગર 
િચԱશુિԺ થશે જ નહી.ં  

 જનેી Ԑԥાશિԝ ӽગૃત થાય તે કદી પણ બિુԺની ધારથી કામ નહી ંકર.ે તેની બુિԺ 
Ԑԥાના આԚયમાં હોય.  

 Ԑԥાવાળી յયિԝમાં રાગ, Հષે કે અլય કષાયો ન હોય. કોઈ પણ િԃયામાં ԐસՂતા 
હોય. Ԑԥાવાન յયિԝમાં મોટાઈ ન હોય – તે હંમશેાં વતӪમાનમાં જ હોય.  

 Ԑԥામાં અભય હોય, ԧાર ેબુિԺને શંકા, અિવՊાસ હોય. Ԑԥાની શિԝનું કેլԍ મન, 
બુિԺ, િચԱ, չમૃિતમા ંન હોય. એટલ ેԐԥા મըૃય ુપછી પણ સાથ ેઆવે. તે સાચી કમાણી 
છે. અહીનંી વչતુ મըૃયુ પછી સાથે ન આવે.  

 Ԑԥાશિԝ હંમેશા ં ԥાની સાથેના સંબંધથી આવે – અથવા તે પૂવӪ જլમની કમાણી 
હોય. પુչતક, ધમӪ, իયાન, તપ, સըકમӪ, શાՅો, િԃયાથી Ԑԥા ન આવ.ે તે સીધી 
આԵામાથંી આવે છે અને તે આԵાનું િકરણ છે.  

 જમે જમે સાચા ԥાનની તલપ (ગરજ) વધે તેમ તમે િચԱશુિԺનો Ԑારંભ થઈ ӽય છે. 
પછી ӽગૃિતનો Ԑારંભ થાય અને Ԑԥાશિԝ ધીમે ધીમે ડેવલોપ થાય.  

 ԧાં સુધી յયિԝ મન, બુિԺ, વહેવારની િԃયામાં પડી છે (િԃયાશીલ છે) ըયાં સુધી 
‘શુભ’ ની શિԝ ડેવલોપ થાય છે – જ ેઅહમને કાપતી નથી – પણ તે અહંકારને વધનુે 
વધુ િવકિસત કર ેછે કારણ કે અહમન ેલાભ છે. પણ ԧાર ેԐՇ થાય કે “આ બધું હંુ શા 
માટે કԀં છંુ?” તેવો િવચાર આવે એટલે અહમનો ઘસારો શԁ થાય. મનની િԃયા 
મહՕવની નથી.  

 અહમ Ԑըયેની આંધળી ԍિՋ રોકો. આ આંધળી ԍિՋ િચԱશુિԺ ન કર.ે આંધળી િԃયાને 
સપોટӪ  ન કરો. અહમ પર ԍિՋ કરો. િԃયામાં વજન ન રાખો તો િચԱશુિԺ થશે. અહમ 
Ԑըયે ӽગૃિત રાખો.  

 ԥાનીને “ԥાન થઈ ગયુ ં છે કે કેમ?”  આવુ ંપુછાય?  જો ԥાની કહે કે “મને આԵાનું 
ԥાન થઈ ગયુ ં છે” તો ત ે કતાӪભાવ થાય અન ે તેમા ં જ ԥાનનો અભાવ થઈ ӽય છે. 
ԥાનની આંખ હોય તો જ ԥાની ઓળખાય.  

 ગુણો ભરોસાપાԋ નથી, ԥાન ભરોસાપાԋ છે. જો કોઈના յયિԝըવ, વેશભષૂા, વાણી, 
વતӪન વગરેથેી તમે અӽંઈ ӽઓ છો તો તમે Ԑકૃિતના ગુણોથી આકષાӪઓ છો.  



61 
 

 ભાવ/લાગણીનું ઉժભવ չથાન Ԑકૃિતમાં છે. તેના રાગ, Հષે થાય. એટલ ે ભાવ શાતં 
રાખો તો જ Ԑકાશ/Ԑԥા/ԥાન/ӽગૃિત માટે અવકાશ બન.ે ભાવ આપણા અહંકારન ે
ઓળખવામાં મદદ ન કર.ે પરાભિԝમાં જવા માટે ભિԝની િԃયાને ઓળખવી પડ.ે 
ભાવને બદલે ӽગૃિત ગોઠવવી.  

સըસંગ ԃમાંક [851] 15 AUG 2004 A 

 ԥાનીની ગેરહાજરીમાં કતાӪભાવ વધે છે – ઉપાય શું? ӽગૃિતનો յયાપ હોય છે – તે 
ફેલાતી હોય છે. ӽગિૃત કાયӪ/કારણથી પર છે. આ િવԥાન ભૌિતક વչતનુે લાગ ુપડ ેછે 
– અիયાԵને લાગુ પડતું નથી.  

 જનેી અભીխસા/խયાસ ӽગૃિત માટે હોય તો તે તેની તરફ વહે છે.  
 જો յયિԝ અમેિરકામાં હોય અને ӽગૃિતથી િવચારી, અનુસંધાન કરીને ભાવ કર ે કે 

સըસંગ હાલમાં ચાલે છે તેમા ંજોડાઉં છંુ તો ત ેચતેનાથી જોડાઈ જશ.ે જો કે ԁબԁનો 
વધુ ફાયદો થાય છે. (સંપકӪ , સંબંધ, સંવાદ) એટલે સըસંગનું મૂճય વધુ છે – յયિԝમાં 
સત્ Ԑવેશે છે. સાધનથી જોઈતા ં પિરણામો નહી ં આવે પણ સըસંગથી ચેતનાનો 
તાըકાિલક લાભ થાય છે.  

 કેટલાંક કમӷ સըસંગથી નહી ંબળે પણ તે તપથી ӽય. સըસંગથી આવા ંકમӷ દેખાઈ  
જશ.ે પછી તેને જોઈને તપ કરતાં તે બળી જશ.ે સըસંગમાં શկદોનું નહી ંપણ ԥાનનુ ં
મહՕવ છે/Ԑકાશનું મહՕવ છે. ԥાનીના શરીર મારફત આԵા વહી રՑો છે/Ԑગટ છે.  

 ԧાર ે ԥાની હાજર ન હોય ըયાર ે આંખ બંધ કરીને શાિંતથી બેસીને સાધન કરો. 
સાધનનો લાભ બહુ લાંબા ગાળે મળે છે- પણ સાધન કરો તો જ ԥાની મળે. મહેનતથી 
નહી ંમળે. સાધનથી પુէռ મળશ-ે આ પુէռથી યથાથӪ/પરમ સըસંગ મળશ.ે  

 յયિԝ ગણુ/દોષથી ભરલેી છે. સાધકે પોતાના અહંકારને ԟીણ કરવો. ԥાનના Ԑકાશ 
વગર પોતાના દોષો તરફ ԍિՋ થશે નહી.ં એમ સમજો કે અહંકારથી તમારી આિધ- 
յયાિધ- ઉપાિધ,  જլમ- મરણનું દુ:ખ નહી ંӽય.  

 ԥાનીના સըસંગમાં તમે અહંકાર ԟીણ કરવા અને ԥાનનો Ԑકાશ મેળવવા આવો છો. 
પોતાના મન, બુિԺ, િચԱ Ԟાં ӽય છે તે જોતા ંશીખો અને જુઓ. չવԥાન અને չવ 
િનરીԟણમાં રસ લેવો. ԧાર ેસાધના આગળ વધશે ըયાર ેઅંતરાԵાને દોષ અને ગુણો 
બંને નહી ં ગમે. િચԱશુિԺ એક વાર થાય તે શાՊત છે- તે િԋગુણાԵક નથી. કાયӪ  
કરવા માટે ԋણ ગુણ જોઈશે- એટલે ԋણેય ગુણ ӽળવો પણ તેમા ં ભળી ન ӽઓ. 
તમારી િચԱવૃિતને િԋગણુથી છોડાવો અને તેને આԵામાં રાખો.  

 ԍյય, ԟેԋ, કાળ, ભાવ સાથે મળે ըયાર ેજ કામ થાય. પણ յયિԝ દરકે કામમાં કહે છે કે 
“હંુ જ કતાӪ છંુ” – જ ેખોટી વાત છે. ઉપર મજુબ Ԑકૃિતમાં સંયોગો બને ըયાર ેԐકૃિતમાં 
કાયӪ આપોઆપ થાય. յયિԝ િનિમԱ છે, ત ે કતાӪ નથી. આ કતાӪભાવના અહંકારન ે
કંટӬ ોલ કરવો સહેલો છે.  

 દુ:ખ, અપમાન વગેર ે આવ,ે નુકસાની ӽય ըયાર ે ભોԝાભાવનો અહંકાર આવે છે. 
કતાӪના અહંકારથી અનકેગણી સાવધાની ભોԝાના અહંકારમા ં રાખો તો ઉԱમ 
િચԱશુિԺ થાય છે. અહી ંપણ ԍյય, ԟેԋ, કાળ, ભાવ વડે જ કામ થાય છે. સુખ/દુ:ખ 
આԵાને થતું નથી પણ અહંકારને થાય છે. એટલે કતાӪપદ અને ભોԝાપદ ઉપર જ 
յયવિչથત իયાન આપો અને શિԝ લગાડો. ભોԝાપદમા ં દુ:ખી થવાનંુ નથી. 
સજંોગોને કારણે દુ:ખ/અપમાન/નુકસાની થઈ છે. իયાન રાખો, કાળӾ રાખો પણ તેમ 
છતા ંઘટના બન ેըયાર ેઅદંર સՔૂમ રીતે દુ:ખી થતા ંઅટકો. બધુ ંસજંોગોએ જ ઊભુ ંકયુӭ 
છે. આમ હોવા છતા ંપણ દુ:ખી થવાય તો ӽગૃિત રાખો અને Ԑԥાશિԝની મદદથી 
અિલՃ રહેવાનો પુԀષાથӪ કરો.  

 ઘટનાને ભૂલીને દુ:ખને ભૂલવામા ં શિԝ લગાડો. િચԱને આԵામાં લગાડો. િચԱની 
ӽગૃિત વધારો. ԥાનીનંુ ԥાન િચԱમાં લાવો. શԞ તેટલું વધુ બળ િચԱમાં લગાડો. જો 
બુિԺથી Ԑતીિત ચેક કરવા જશો તો તે નહી ંથાય- પણ અદંર કાયӪ થશ.ે 



62 
 

સըસંગ ԃમાંક [851] 15 AUG 2004 B 

 “મને આ ભવસાગરમાંથી બહાર નીકળવાની શિԝ આપો” તેમ ભગવાન પાસ ેમાગંો. 
પણ અદંરનાં આવરણો જોયા/ӽէռા વગર છુટકારો નહી ં થાય. આ જોવા/ӽણવા 
માટે આંતિરક દુ:ખ/ભોગવટામાથંી પસાર થવું પડે.  

 իયાનનો મતલબ અદંર મનમાં િનરીԟણ/અવલોકન કરવુ.ં બધુ ંભલ ેમનમાથંી બહાર 
આવ-ે તેને જુઓ/ӽણો – એટલે તે જશ.ે કોઈ પણ શારીિરક/માનિસક દુ:ખને 
સાધનાની તપՆયાӪԁપે જુઓ.  

 શરીરમાં આԵા յયાપેલો છે – એટલે દરકે િԃયામા ંઆԵાની હાજરી છે. િચતંામાં હો 
તો આԵામાં દરકે સેકլડના પરમાણુઓ રકેોડӪ થાય છે. િનરંતર િચંતા કરવાથી յયિԝ 
પશુમાં ӽય છે આખો િદવસ િચંતા/િફકર ન જ કરવી. (આતӪ իયાન) 

 રૌԍ իયાન એટલે સતત ԃોધ/ઉնકેરાટ કરવો – કોઈને સતત િખӽવું વગરે.ે તે յયિԝ 
નકӪ માં જશ-ેઅંદર આԵા છે તેમા ંબધું રકેોડӪ થાય છે. આ રકેોડӪથી ઘણો Ԑોկલેમ થશ.ે  

 સըસંગ ચાલુ હોય ըયાર ેકારણ શરીરમાં ધમӪ իયાન ચાલે છે. આતӪ իયાન/રૌԍ իયાનને 
ભૂંસી શકાય છે.  

 આતӪ իયાન/રૌԍ իયાન/ધમӪ իયાનમાં ન હોય તો અપ-իયાન ચાલુ છે – આԵાની 
ઉપેԟા કરી તે અપ-իયાન. દા.ત. પુչતક વાચંવું વગરે.ે  

 શુ̔ લ իયાન આԵા વગર ન થાય. ԥાની પુԀષ શુ̔ લ իયાનમાં હોય. ત ેપોતાના મનને 
અડતા જ ન હોય. તે ચેતનશિԝ (િચԱ) ને િનરાળી/અલગ રાખે છે. તે ԑી/મԝુ છે.  

 ધમӪ իયાનમા ં ӽગિૃત ન હોય – પણ શભુ હોય. ધમӪ իયાનથી આતӪ իયાન કે રૌԍ 
իયાનની અસર જશે નહી-ં ડેિબટ નહી ં થાય. પણ જો પՆાԱાપ થાય, ભૂલ 
չવીકારાય/ԟમાપના થાય તો કામ થાય. ‘આ ખોટંુ છે’ તેમ չવીકારો. (Ԑըયાહાર) 

 આતӪ/રૌԍ իયાન થાય છે એટલ ેԃોધ/માન/માયા/લોભ છે જ. ԃોધ/િચંતાની ખબર પડે 
એટલે તરત જ Ԑિતԃમણ કરો. િચԱને સતત ԥાની/સાԀં પુչતક વગેર ેસાથે જોડો. 

 ӽગૃિત સાથે સાવધાનીથી િચંતા કરી શકાય. સમય જતાં ફԝ ӽગિૃત જ રહેશ.ે 
િચંતા/ԃોધ નહી ંથાય.  

 િԃયાથી બંધન નથી- પણ તેની પાછળ રહેલ ઊӽӪ/અવչથા કામ કર ે છે. ભલ ેԞારકે 
કામ કરાવવા માટે ખોટો ગչુસો/િચંતા કરવી પડ ેપણ આ ગչુસાને અદંર ઊતરવા ન  
દેવો. આ બધું નાટક જ છે તેમ સમજો.  

 ԐՇ– જો બધું િનયિત Հારા/િનયિતમા ંઆપોઆપ જ થતું હોય તો આપણે શું કરવાનંુ?  
 પશુ/પԟી/બાળકો/વૃԟો – આ બધામંાં બુિԺ/અહંકાર એિ՘ટવ નથી – તેમાં િનયિત 

છે. પરંતુ આપણામાં બુિԺ/અહંકાર/પુԀષાથӪ છે એટલે િનયિત નથી. જવેો પԀુષાથӪ 
કરો તે મજુબ બધુ ં સՔૂમ રીતે બદલાય છે. પુԀષાથӪની ગિત છે. અહંકારની ગિત છે. 
બાળકમાથંી յયિԝ મોટી બને અને બિુԺ/અહંકાર/પુԀષાથӪ થાય તે મજુબ બધું ખૂલે. 
પુԀષાથӪ કયાӪ પછી જ ે ફળ આવે ત ે Ԑકૃિત આપશ.ે ફળ માટે ઘણાં ફે՘ટર Ԑકૃિતમાં 
ભળેલા ંછે – તે વાત չવીકારો. તે િનયિત છે તેમ સમજો. પુԀષાથӪ કરો પણ ફળ તમારી 
ઇ՞છા મજુબનુ ં ન પણ હોય – ત ે િનયિતના હાથમા ં છે. માણસોમા ં
બુિԺ/અહંકાર/પુԀષાથӪ હોવાથી સીધી િનયિત નથી એટલે ફળનો િસԺાંત સમӾ 
નહી ંશકાય. બુિԺ/અહંકારને લીધ ેԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવ ઊભાં થાય છે તેમાં յયિԝએ 
પુԀષાથӪ કરવાનો છે – અને પુԀષાથӪ મજુબ સજંોગો ઊભા થશ.ે પુԀષાથӪથી յયિԝના 
લેખ ઉપર મેખ લાગે છે. સાધકની અનુભૂિત/અનુભવ પણ ԃમબԺ થશે. ડેવલપમլેટ 
ԃમબԺ થશ.ે કોઈ સીધી અંિતમ અવչથામાં ન આવે.  

 જગતના િવચારો/વાઇԓેશન/વાતાવરણ મનને આԵાથી િવԀԺ િદશામાં ખӱચી જશે 
અને પુԀષાથӪન ેઢીલો પાડી દેશ.ે એટલ ેӽગૃત રહીને પુԀષાથӪ કરો. સંસારમા ંભલે રહો 
પણ વૃિԱ તો આԵા તરફની જ હોવી જોઈએ.  

 Ԑ.- મըૃયુ પહેલાં મને આԵા કેમ મળે? મળશે કે કેમ?– તેવી િચંતા રહે–તો કેવી કહેવાય? 



63 
 

 આ િચંતા હોવી જ જોઈએ. તે મોԟ તરફ લઈ જશ.ે ԥાની Ԑըયે રાગ થાય તો તે પણ 
Ԑશંસાપાԋ છે. તે રાગ મહՕવનો છે. તՕવԥાનને મેળવવાની િચંતા તો રહેવી જ જોઈએ 
– તલપ/ખટકો હોવો જ જોઈએ. સતત આԵા મેળવવાની િચંતા હોય તે પણ એક 
સાધન છે – ઘણુ ં સાԀં સાધન છે. “હંુ કંઈ કરી શકતો નથી. કંઈ થતુ ં નથી. મારી 
સમજણ અધૂરી છે” તેમ ખટકો હોવો જોઈએ. તો જ ચેતનશિԝની સહાય મળશે અને 
ԥાનનું પાણી પડશ.ે “માԀં કામ/સાધના કાચી છે” તેમ ખટકો હોવો જોઈએ. જો 
સમાિધ/દશӪન/ઊંચી અનુભૂિત થાય તેને પણ થોડો અનԆુહ સમજો પણ હજુ જંગ 
Ӿըયા નથી. “મને બધું જ સમӽઈ ગયુ ંછે – બધું જ આવડે છે” તેમ કદી ન જ રાખવું.  

સըસંગ ԃમાંક [852] 22 AUG 2004 A 

 િԃયાઓ માનિસક હોય છે–તે આիયાિԵક નથી. અશુભ િԃયા յયિԝનું પતન કર ેછે.  
 લાઓըસે મજુબ અիયાԵની સાધના અને અիયાԵની વાસના હોય છે.  
 ધાિમӪક ԟેԋમાં મંિદરની કોતરણીઓ/િચԋો/િશճપો/મિૂતӪનાં વՅો/ઘરણેા/ંધરાવેલ 

વાનગીઓ/અગરબԱીની સુગંધ/સંગીત વગેર ેઆપણી માનિસક વાસનાઓ તૃՃ થાય 
અને એટલે յયિԝ એકાԆ થાય ત ેમાટે હોય છે. յયિԝને પાંચ િવષયોની તૃિՃ ધમӪ 
મારફતે થાય છે – તનેે અիયાԵ સાથે સંબધં નથી. મનની તૃિՃ માટેના આ 
મનોવԥૈાિનક ધમӷ છે.  

 અիયાԵની વાસના એટલે શુ?ં અիયાԵની વાતો/ગીતા/ઉપિનષદ/શાՅવાંચન   
વગેરથેી બિુԺને સંતોષ થાય છે એટલ ેઆԵા તરફની ગિત અટકી ગઈ છે.  

 ԥાની પુԀષ પાસે સમૂહ ભેગો થાય ત ેઆիયાિԵક સમૂહ સાથે અનરુાગ થઈ ӽય – જ ે
ખોટંુ છે. આԵા સાથે અનુરાગ થવો જોઈએ.  

 ઉપર મજુબ յયિԝની ӽગૃિતનો ԟય થઈ ӽય છે. յયિԝને અઘરા શկદોના અથӪ 
શોધવા ગમે છે – જ ેઆիયાિԵક વાસના છે.  

 શկદો સાથે յયિԝ ચોટંી ӽય છે, િવવાદ કર ેછે, પોતાના Ԇુપના લોકો સાથે અનુરાગ 
થાય છે, અլય Ԑըયે ધԜો હોય છે, અիયાԵના કોઈ ચોԜસ Ԑદેશ Ԑըયે અનરુાગ હોય – 
દા. ત. શંકરાચાયӪની ધારા, વճલભાચાયӪની ધારા વગેર ે– આ બધી આիયાિԵક વાસના 
છે. પોતાના ગમતા ԥાની Ԑըયે પԟપાત થાય – તેથી յયિԝ અլય ԥાનીનો લાભ 
ગુમાવે છે - જ ેવાસના છે.  

 յયિԝની Ԁિચ ઉપર િવજય મેળવવો જોઈએ. Ԑકૃિતની Ԁિચને વશ ન થવું – તે હેિબટ 
બનાવશ ેઅને હેિબટનો આԵા નડશ.ે  

 કંઈ પણ હોય તેને મનથી નહી ંપણ ӽગૃિતથી પકડો. દા.ત. લાડુ ભાવે તો મનથી નહી ં
ચોટંતા – ӽગૃિતથી જમો.  

 સમજણવાળી બુિԺ પર કૃપા ઊતર ે તો તે સձયક્ બુિԺ (આԵાતરફી) બન.ે બુિԺને 
િનરંતર (સતત) આԵા તરફ જ દોરતા રહો. આમ કરો તો શાՅોની જԁર નથી. બુિԺ 
આંતરતપથી જ સુધરશ.ે  

 પોતાના અિભԐાયો/પૂવӪԆહ દૂર રાખો. પોતાનું અવલોકન/િનરીԟણ Ԑԥાથી કરવું 
જોઈએ. (મન/બુિԺ વગર խયોર અવલોકન)  

 સાધના માટે આતંરતપ જોઈએ. તેના વગર નહી ં જ ચાલે. કાંઈ પણ કરો, આંતરતપ 
વગર Ԑԥા નહી ંમળે – સձયક્ બુિԺ નહી ંથાય. કોઈને શાՅોના બધાજ રફેરլસ  મોઢે 
હોય, બુિԺ તીՔણ હોય તો નુકસાન છે. તે આંતરતપ નથી.  

 ઓછી બુિԺ હોય તો લઘુતાԆંિથ ન રાખો. બુિԺ વડે Ԑવેશ કયાӪ પછી તો આંતરતપ જ 
જોઈએ. બુિԺને આԵાતરફી કરવા માટે આંતરતપ કરવું પડ.ે સવાર ે આખં ખૂલે 
ըયારથી જ સાધના શԁ થઈ જવી જોઈએ. આપણી અદંર સչંકારો સતત રકેોડӪ થાય 
છે. આપણી ӽણ બહાર સેકլડના 116 સչંકાર રકેોડӪ થાય છે.  

 આપણો સંઘષӪ આપણી બુિԺની સામે જ છે, બીӽ સામે નથી. આપણી બુિԺ હંમેશા ં
Ԑકાશની આડે આવે જ છે. իયાન, Ԛવણ, શાՅ બધું જ વાસના છે.  



64 
 

 સըસંગ પણ કાનથી/չમૃિતથી/બુિԺથી સાભંળવાનો નથી – આԵાની ӽગિૃતથી 
સાંભળો. જો બિુԺ/Ԑાણ/Ԃદય/મન/չમૃિત િનિոԃય હોય તો અદંર વદેન અટકે અન ે
આԵાથી Ԛવણ થાય. વેદનમાથંી છૂટો અન ેӽણપણામાં આવો. આԵા ફԝ જુએ 
અને ӽણે. સըસંગની વાણી ‘ӽણો’. સըસંગ સાભંળવાનો નથી- પણ અંદર જ ે
չમૃિત/બુિԺથી વદેન થાય છે તેને ӽણવાનું છે.  

 ԥાનીના શկદોમા ં ન અટકવું. સાભંળનારન ે ઓગાળી નાખવાનો છે. બોલનાર છે ત ે
બોલવામા ંનથી. અિչતըવથી Ԛવણ કરો- કાનથી નહી.ં આમ કરશો તો જ સըસંગનો 
ફાયદો મળશ.ે  “સાંભળેલા શկદોની સંવદેનાને હંુ Ԛોતા જોઈ રՑો છંુ” તેમ હોવું 
જોઈએ. વԝાને સાંભળવો તે અહંકાર બન ે– પણ ત ેԚોતા શկદોની ӽણકારી મેળવ ે
છે. જો શկદનું સંવદેન કર ેછે ըયાં સુધી તે આહત છે – પણ આ સંવેદનાને તે ӽણે ત ે
અનાહત છે. એક વખત અનાહત જણાય એટલે કામ થશ.ે ભલે ત ેએક સકેլડ માટે જ 
સંભળાય.  

સըસંગ ԃમાંક [852] 22 AUG 2004 B 

 આંતરતપવાળી յયિԝ બહારના અવાજ વગરેનેે પણ ӽણશ-ે એટલે કામ થશ.ે 
અવાજ બહારથી નહી ંપણ અદંરથી આવે છે.  

 જો ԥાની ન હોય તો મન, બુિԺના અંતરાય નડશ ે– તેને કાપવા પડ.ે એટલે કામ અઘԀં 
બન.ે  

 સવાર ે ઊઠીને પહેલાં રાિԋના չવխջને ӽણો. TV, છાપાનંી ઉતાવળ ન કરો. િચԱમાં 
અંદર જુઓ. સવારમા ં ઊઠીને આ બધુ ં થોડંુ સહેલું બનશ.ે રાԋે સૂતી વખતે “હંુ 
આԵાથી મનને જોઈ રՑો છંુ”- તેમ િચԱમાં રાખો. દરકે િԃયા – 
જોવુ/ંસાભંળવુ/ંબોલવું વગેર ેઆԵાની હાજરીમાં થાય છે તેમ રાખો. તે આતંરતપ છે.  

 સાԟીભાવને બદલ ે“માԀં િચԱ આԵા સાથે નથી” તેની પીડા ઊભી કરો. તે પીડાને 
વેદી રՑો છંુ- આ વદેના/દુ:ખ/અԥાનને ӽણી રՑો છંુ. આ ‘વેદનાનુ ં ӽણપણુ’ં તે 
મુિԝ આપે છે.  

 બીӽના િવચાર/વતӪન/િԃયા િવષેનો િવચાર છોડો. તમે પોતે આંતરતપ/իયાન કરી 
શકો છો કે કેમ? ત ે જુઓ. જો કોઈ յયિԝ રિવવાર ે સըસંગમાં ન આવી શકે પણ ત ે
િચԱથી હાજર હશે તો કાયӪ થશે. આԵામાં અંતર લાગુ ન પડ-ે પણ અદંરનો ભાવ કામ 
કરશ.ે  

 ધમӪ իયાનથી આતӪ իયાન/રૌԍ իયાન ઝાંખું પડે અને પુէռ બંધાય – પણ ત ેપુէռ નવો 
જլમ આપશે – જમેાં ફરીથી ՙલેશ/કંકાસ/ઝગડા થશ.ે એટલે જ ેઅիયાԵનો માણસ 
હશે તે પુէռથી બચશે અન ે શિુԺમાં իયાન આપશે – િચԱશુિԺ કરશ.ે અનંત 
જլમમરણથી છૂટવુ ં હોય તો શુિԺમા ં જ իયાન આપવું, પુէռ/પાપને શાતં કરો અને 
ચેતન/આԵશિԝ જગાડવી. િચԱશુિԺનો સંબંધ શરીરના પરમાણુઓ સાથે નથી. તે 
આԵા માટે છે.  

 પુէռનું બેલેլસ પાપને નહી ંકાપ.ે ԥાનનો અિ՛ջ પાપને બાળી નાખશે. િચԱશુિԺથી 
જ દુ:ખ/મըૃયુ કપાય છે- અને સુખ Ԑըયેની આસિԝ પણ કપાય છે.  

 “પӽૂ/િԃયા/કમӪકાંડ હંુ િચԱશુિԺ માટે જ કԀં છંુ” તેવો ԍઢ સંકճપ કરો તો િચԱશુિԺ 
થશે. િԃયાનો િવરોધ નથી પણ િԃયાનો ભાવ િચԱશુિԺનો હોવો જોઈએ.  

સըસંગ ԃમાંક [854] 05 SEP 2004 A 

 ધાિમӪક յયિԝ બૌિԺક અને માનિસક િԃયા કર ેછે. તે સાધક નથી.  
 જ ેપોતાના յયિԝըવને બદલાવવા માટે પુԀષાથӪ કર ેત ેસાધક છે. તેના કેլԍમાં આતંર 

પિરવતӪન હોય છે. ત ેકોઈ ધમӪ/સԐંદાય/વાડામાં નહી ંહોય. સાધકે Պાસે Պાસે ӽગૃિત 
રાખવાની છે. જો ӽગૃિત ન રહેતી હોય તો તે કેમ રહે તેની િફકર કરવાની હોય છે. આ 
સાધકનું વલણ છે.  



65 
 

 Պાસ-ઉ՞՟વાસની ӽગૃિત રાખવાનો ԐયԴ કરો. ԍિՋ િનરંતર આԵામાં રાખો. 
յયિԝએ અહંકાર/દંભ/કીિતӪ/ԐિતՌા/કપટ/લુ՞ચાઈ/ચતુરાઈ/અસըય/ԃોધ/ભય વગેર ે
છોડવાના ંછે. આ બધાં જ ԥાનના ંઆવરણ છે/અંતરાયો છે.  

 ઉપરનું બધુ ંખોટંુ થઈ ӽય અન ેકોઈ ભય ન હોય તો ગાંઠ પડશ.ે પણ આવી ચՋેા/ભૂલ 
થઈ ӽય પછી આતંિરક ԟોભ થાય કે “મારાથી ખોટંુ થયુ.ં હંુ કંટӬ ોલ કરી શકતો નથી” – 
તો પરા તરફ ગિત થશે – કારણ કે આશય નથી.  

 ભલે તમારી Ԑકૃિત ઉપર કાબૂ ન આવતો હોય, પણ આશય હંમેશાં ઊંચો રાખવો. “હંુ 
Ԑાણીમાԋનો િમԋ છંુ”– તેવો આશય રાખો. ԃોધ/માન/માયા/લોભની ભોઠંપ થવી 
જોઈએ. કદી પણ બીӾ յયિԝના լયાયાધીશ (જજ) ન થાઓ – કે અમુક յયિԝ ԃોધી 
છે/લોભી છે/આવી છે વગેર.ે બીӽના ંનબળાં પાસાનંો Ԑચાર ન કરો. જો આમ કરશો 
તો કુદરતનો કંટӬ ોલ તમે તમારા હાથમાં લીધો – અને તમે ફોճટમાં આવી જશો – તથા 
અંતરાયકમӷ ભયાનક આવશ.ે  

 ԥાનીના ફોճટ જોવા/તેને નીચા પાડવા/તેનો દુոԐચાર – આ કદી ન કરવુ.ં આમ કરશો 
તો તે અըયંત તકલીફ આપશે અને તમારી ગિત અટકી જશ.ે  

 કોઈ પણ િԃયામાં સાધના જોડાઈ જવી જોઈએ – તો જ સાધક કહેવાય. સાધના અખંડ 
હોવી જોઈએ. ભૂલી ӽઓ તો ફરીથી ચાલુ કરો.  

 િબનજԁરી – ‘બોલવું/ԐવૃિԱ/માણસોને હળવુંમળવુ/ંજોયા કરવું/સાભંળવું’ – વગેરમેા ં
સાધકની અપાર શિԝ વહી ӽય છે (લીકેજ)  – તેને રોકો. સાધનામાં શિԝ જોઈશ.ે  

 ӽગૃત માણસ પોતાનો કંટાળો/ભય/િચંતા વગરેનેો અհયાસ કરશ.ે સાધકે પાંચ 
ઇિլԍયોને રોજ િબનજԁરી બાબતોમાં જતી રોકવી. નિહતર ઊӽӪ વહી જશે અને ગિત 
અટકી જશ.ે  

 ભાવથી જ બંધન/મોԟ છે. ઊӽӪના લીકેજને અટકાવો. લીકેજ શોધો – તેને રોકો. ԥાની 
આԵાનું દશӪન કરાવ ેપણ અદંરનો કચરો તો આપણે જ સાફ કરવો પડશ.ે ԥાનીમાં ત ે
કરવાની શિԝ નથી – પણ તે સહાય કરશ.ે Ԑકૃિતનું પિરવતӪન કરવા માટે Ԛમ કરવો 
પડશ.ે  

 જમે જમે લીકેજ ઘટશ ે અને મન/બુિԺની બહાર રહેશો તેમ તેમ પરામા ં જશો. જ ે
յયિԝ પરાને પકડે છે તેના ԐՇો આપોઆપ હલ થાય છે. જનેે ԚԺા હોય તે બુિԺ 
વાપરવાને બદલે શરણાગત જ થઈ ગયા હોય છે.  

 જો કોઈ પણ બાબતને ‘જોવા’ને બદલે તેમા ંતցૂપ થયા તો ‘આԵા કરતા ંતેનુ ંમહՕવ 
વધુ છે’ તેમ થયું. એટલ ેસગંીત વગેરમેાં તցૂપ ન થવું – ӽગૃિત રાખવી.  

 મન/બુિԺ ઝાખંા ં પડ ે તો તે કતાӪભાવથી/પોતાની શિԝથી ઝાંખાં ન પડ.ે શાՅોથી 
પણ ઝાંખાં ન પડે. શાՅો બુિԺને થોડો સમય િչથર કર ેએટલ ેથોડો સમય શાંિત લાગે 
પણ જլમ-મըૃયુ ન ӽય. ԥાનથી ԟય થાય.  

 સાચી સમજણથી મન/બુિԺ શાતં પડ ેછે, બદલાય છે. સըસંગ/ԥાની Ԑըયેની  Ԑીિતથી 
ԚԺા બેસ ેછે. સમજણ એ ԥાન કે Ԑકાશ નથી – પરંતુ બિુԺ સવળી થાય તે સમજણ 
છે.  

સըસંગ ԃમાંક [854] 05 SEP 2004 B 

 સામથેી કામ/કાયӪ શોધવું નહી.ં પરંતુ તમન ેઅદંરથી લાગશે કે આ કાયӪ માર ેકરવું જ 
પડે તેમ છે – તો તે કાયӪ તમાԀં છે. બીӽ કર ેતેમ હોય અને તમારો કાયӪમાં કોઈ રોલ ન 
હોય તે કામ ન લેવાય. જશના મોહને કારણે કાયӪ ન કરાય. ԧાર ેપણ કામ આવે ըયાર ે
તેને આԵિનՌા અને અનլય ભાવથી જ કરવુ.ં  

 બુિԺનું ઓછંુ/વધાર ેԐદશӪન તેની પાછળ રહેલ અંતરાય કમӷ વડે નԜી થાય છે. બુિԺ 
પરમાણુઓની બનેલી છે. આ પરમાણુઓ જમે જમે ચો՚ખા થાય તેમ તેમ બુિԺ ખીલે. 
બુિԺને અંતરાયો નડે છે. એટલે અંતરાયો ઘટે તેમ બિુԺનો Ԑકાશ વધે છે. એટલે 
કોઈની બુિԺ ઓછી/વધાર ેછે તેમ નથી – પણ જլમથી જ અંતરાયવાળી બુિԺ મળે છે. 
յયિԝ સાધક બનતાં અને અંતરાયો દૂર થતાં તેનો Ԑકાશ વધે છે. સમજણથી બિુԺનાં 



66 
 

આવરણો ખસે છે - જ ેઆԵાનો Ԑકાશ લઈ આવશ.ે સમજણ ԚԺાથી મળે છે પણ 
આԵԥાન ԥાનીની હાજરી વગર/કૃપા વગર મળશ ેજ નહી.ં  

 અંતરાય કમӪ આવ ેતો શુ ંકરવુ?ં પહેલા ંતો ખબર જ નહી ંપડ ેકે અંતરાય કમӪ આյયુ ંછે. 
પણ સાચી સમજણથી ખબર પડશ ે કે આ અંતરાય કમӪ સામે હવાિતયાં મારવાની 
જԁર નથી. સાવધાન થઈને ԧાં છો ըયાં જ ઊભા રહી ӽઓ – એટલ ેઅંતરાય કમӪ 
જવાનું શԁ થશે. િչથર થાઓ એટલ ે અડધુ ં કામ થઈ ગયું. હવ ે ફિરયાદ વગર ફԝ 
ӽગૃત રહીને ‘જુઓ’. જુઓ કે “મારો અહંકાર ઘԪો, મને રչતો મմયો” એવા ભાવ કરો 
– એટલ ેઅંતરાય કમӪની ધાર બԬુી થઈ જશે. ԥાનીની સહાય માંગો.  

 મનને અ-રસમા ંમૂકવુ,ં Ԑિતકૂળતામાં મૂકવું તે વાસના છે. (ખબૂ દુ:ખ સામથેી લેવુ,ં ખૂબ 
ઉપવાસ કરવા, ટાઢ-તડકો વેઠવો વગેર)ે આ જડતા છે. ગીતા પણ કહે છે કે મիયમ 
માગӪમાં રહો. િવષય Ԑըયે અ-રસ ન કરો, પણ િમթયા વૃિԱન ે સમજણ સાથે જુઓ. 
દા.ત. લાડુ ચાખવાથી સંવેદન થશ.ે આԵાને સંવેદન નથી – પણ આ સંવેદનને જ ે
ӽણે છે તે આԵા છે. લાડુમાં વહી ન ӽઓ પણ તેને ӽણો. તેવી જ રીતે બધી જ 
િԃયામાં ӽણપણુ ંરાખો – જ ેતમારા મૃըયુન ેપણ સુધારશ.ે  

 જો ԥાનીની વાણી તમને સાભંળતા ંઆવડે તો મોԟ થઈ ӽય. તમાર ેશկદોને નથી 
સાંભળવાના. પણ ઈથરમા ં ӽણપણાનો સંચાર થાય છે ըયાર ે Ԛોતા સાંભળનારને 
‘જુએ’.  જોવા/ӽણવાનું રાખો તો રિસԝા/અરિસԝાનો ՀંՀ નીકળી ӽય.  

 ԥાની િસવાય િબનજԁરી સારા માણસોને પણ મળવાનું ટાળો. નિહતર તેની સારપ 
તમારી ઉપર છવાઈ જશે અને આԵાનો ԍોહ થશે. િવવેક બિુԺથી મળો.  

 આવેલ કમӪ Ԑારկધ કમӪ છે કે મનનો ખલે છે તે કેમ ખબર પડે? જ ેકમӪ અચાનક નથી 
આյયું પણ તે આજ ેજ ખճૂયું છે ત ેԐારկધ કમӪ છે. આ કમӪથી ԥાતા-ԍՋા પણ હલી 
ӽય છે – તેના માટે તૈયાર થઈ ӽઓ. આ કમӪ પԀંૂ થયા વગર તમને છોડશે નહી.ં તેને 
અવગણી નહી ંશકાય. આ કમӪનું મૂળ ઘણું ઊંડંુ હોય છે – અને તે յયિԝને Ԑકૃિતમાં 
ખӱચી જ જશે. Ԑારկધ કમӪની સામે શિԝ ન ખચӪવી. કમӪ થઈન ેજ રહેશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [855] 12 SEP 2004 A 

 મન, બુિԺને ચો՚ખા ંરાખવાનાં છે – તેનાથી સતત ને સતત કંઈ કરવાનું નથી. તે જમે 
જમે ચો՚ખા ંથાય/સરળ થાય/શાતં થાય ըયાર ેજ સાધનાનો ભાર ઊતર ેઅને ભાવ થઈ 
શકે, વહેવાર ચો՚ખો થાય. પરાબિુԺની લાઈટ મળતાં જ બધો ભાર ઊતરી જશ-ે 
յયવહાર બુિԺ શԁ થઈ ӽય. િચԱશુિԺ થતી ӽય. અહંકાર શુિԺ થતી ӽય.  

 મન/વચન/કાયાથી સમાન રહો તે ભિԝ છે. આ ભિԝ કરશો તો ԥાન સહેલું બન.ે 
 ગીતા મજુબ સાચો ԥાની ԐવૃિԱમાં િનવૃԱ હોય – એટલે તેનું મન/બુિԺ સાથે  

અનુસંધાન નથી પણ પરા સાથે અનુસધંાન છે. તે સુરતામા ંહોય અને િનવԱૃ હોય ըયાર ે
પણ પરામાં ԐવૃԱ હોય.  

 પરાબિુԺ આવ ેએટલે յયિԝ બુિԺથી ચોટંશે નહી.ં કોઈ કહે કે ‘તમારી વાત ખોટી છે’ 
– તો કહેશ ે કે ‘હોઈ શકે’. કોઈ તકરાર નહી.ં કારણ કે બુિԺની માિલકી નથી અન ે
յયિԝ પરાબિુԺમાં છે. બુિԺ િનલӲપ (નવરી) થઈ જશ.ે ભૌિતક બુિԺ હંમેશા ંઅહંકાર 
તરફી જ હોય.  

 ԥાની અને ભԝમાં શું ફેર? તેમના પરમાણુઓમાં ફેર હોય છે. Ԛી રમણ મહિષӪને 
જોતા ંજ ત ે‘ԥાની’ છે તમે ખબર પડશે – તથા ચૈતլય મહાԐભુન ેજોતા ંજ તે ભિԝમય 
લાગશ.ે સૂરદાસ પણ ભԝ છે. તેણ ે પોતાની આંખ કાઢી નાખી- પણ ԥાની આમ 
નહી ંકર.ે તે કહેશ ેકે “હંુ ԥાતા ԍՋા છંુ”.  

 િનરંતર ԥેયને ‘જોવુ’ં તે ԥાનીની ભિԝ છે ԧાર ેԥેયને જોયા વગર સતત ભિԝમાં 
રમમાણ રહેવું તે ભԝની ભિԝ છે. તે ԥાતા-ԍՋાની િફકર નહી ંકર.ે આ ફેર Ԑકૃિતના 
પરમાણુઓનો છે.  

 િચԱ સાવધાન કેમ રહે? સહેલી વչત ુ Ԑથમ લો. હાલમાં સըસંગમાં બેઠા છો ըયાર ે
મન/બુિԺ/Ԑાણ/અહંકાર શાતં થાય અને ӽગૃિત રહે. સըસંગ અને Ԛવણમાં 



67 
 

સાવધાની સહેલી છે. իયાનમા ં અહંકાર શાંિત નહી ં લેવા દે – તેમાં  સંકճપ/િવકճપ 
આવશ.ે સાવધાની રાખવાનો ԐયԴ કરો. આԵાની સાԟીએ ફԝ ’જુઓ’. તճલીન કે 
તցૂપ ન થવુ.ં  

સըસંગ ԃમાંક [855] 12 SEP 2004 B 

 ડӬ ાઈિવંગની સાવધાની લૌિકક છે. આ લૌિકકન ે બદલ ે આիયાિԵક સાવધાની રાખો. 
લૌિકક સાવધાની યંԋવત્ છે. િԃયામા ંիયાન રાખો.  

 સંપૂણӪ સાવધાની સહેલી નથી. આપણા સબ કોિլસયસમાં મળ/િવԟપે/આવરણ 
ઘણાં છે – જનેી յયિԝન ેખબર નથી અન ેતે յયિԝને ӽગૃત નહી ંથવા દે.  

 Ԑારંભની ӽગૃિત સહેલી છે. પછી બધું મન ઉપર આવી ӽય છે.  સપંણૂӪ ӽગિૃતને 
કેવળԥાન કહે છે. (પૂનમનો ચԍં). તેને ӽગિૃત રાખવી ન પડ.ે જ ે રાખવી પડે તેને 
ӽગૃિત ન કહેવાય.  

 સըસંગ Հારા જમે જમે અંતરાયો કપાય તેમ તેમ ӽગિૃત આવતી ӽય. ӽગૃત માણસ 
પાસે બેસતાં જ ӽગિૃત આવવા લાગે. Ԛવણ કરતા ં કરતા ં વ՞ચે બુિԺથી મճૂયાંકન 
કરતા ӽઓ તો ӽગૃિત ન રહે.  

 સંગીતમા ંઘણા ડોલતા હોય છે/તાળી પાડતા હોય છે. તેઓ સંગીતમા ંએકԁપ થઈ 
ગયા છે – તેને આԵામા ં રસ નથી. તમે તણાઈ ન ӽઓ- િԃયામા ં એકԁપ ન થઈ 
ӽઓ. Ӿવનની િԃયા એક નાટક જ છે. બાճકનીમા ં બેસીને બધી જ પસાર થતી 
յયિԝને માԋ આԵા તરીકે જુઓ.  

 સદગુԀનું તՕવ સՔૂમ છે. (શરીર/વાણી/յયિԝըવ નહી)ં. કોઈ յયિԝમાં લઘુતાનો  
ભાવ હોય તો જ તેનામાં સદગુԀનું તՕવ આવ.ે (չથાન/પદવી/ઉમર વગેરનેી મોટાઈ ન 
હોય). આ તՕવને બાՑ સાથે કોઈ લેવા દેવા નથી. તે ઊӽӪ છે.  

 յયિԝના િચԱ ઉપર સદગુԀનું તՕવ કાયӪ કર ેછે. તેને સમય/અંતર સાથે સંબંધ નથી. 
ફԝ સદગુԀ Ԑըયે સՔૂમ ભાવ હોવો જોઈએ.  

 յયિԝની Ԑકૃિતના ંઘણા ંપડ – લેયર – હોય છે. એટલે “આનો չવભાવ આવો કેમ છે?” 
તેવો સવાલ ન કરાય. լયાયાધીશ ન થવાય. તેના પરમાણુઓ એવા છે. શું આપણી 
Ԑકૃિત પણ સાચી છે? તેવો ԐՇ કરો.  

 પૂણӪ ӽગિૃતમાં ભાષા ન હોય – કારણ કે ભાષામા ંઅસըય હોય છે. յયિԝ માને છે કે 
“હંુ સાચો” – એટલે સઘંષӪ શԁ થાય છે. પણ શું તમારી Ԑકૃિત સાચી હોય? ԧાં 
સદગુԀનું તՕવ હોય ըયાં હંમેશાં બધું સાԀં જ થાય.  

 આપણી િજંદગી બુિԺની ԋણ અવչથા – ӽગૃત/չવխջ/સુષુિՃમાં જ પસાર થાય છે. 
 ઉપિનષદમા ં ચોથી અવչથાને તુયાӪવչથા કહે છે. (AWARENESS). સըસંગમાં તેના 

માટે ‘પરાશિԝ’ કે ‘પરા’ શկદ છે.  જો તયુાӪવչથા શԁ થાય તો આધંળી બુિԺની 
ӽગૃિતમા ં Ԑાણ આવ ે – એટલે ઊંઘમા ં પણ Ԑાણ આવ.ે જો કતાӪભાવથી ઊંઘ શԁ 
થાય તો ઊંઘમાં પણ કમӪ બંધાશે/બંધન થશ.ે પણ તયુાӪવչથામાં બિુԺથી પરની 
ӽગૃિત થાય – જનેે શરીર સાથે સંબધં નથી. એટલે કમӪ પણ અકમӪ થવા લાગ.ે  

 તુયાӪવչથા  = AWARENESS = પરાવչથા  
 વેદાંતમાં તુયાӪતીત પણ છે. તુયાӪવչથા એ ӽગતૃ/չવխջ/સુષુિՃનો કંટӬ ોલર છે. જમે જમે 

તુયાӪનો િવકાસ થાય તેમ તેમ તુયાӪનું સլેટર પણ અԍնય થઈ ӽય છે. એટલે તુયાӪતીત 
અવչથા સહજ થઈ ӽય છે. એટલે બુિԺની ӽગિૃત/չવխջ/િનԍા/આիયાિԵકતા પણ 
સહજ થઈ ӽય છે.  

 િશરડીના સાંઈબાબા તુયાӪતીત છે એટલે તેના િવષે તમાԀં જજમӱટ ખોટંુ જ આવશ.ે  
 તુયાӪતીત થાય પછી બિુԺની ӽગૃિતનો કોઈ અથӪ નહી ં રહે. જમે કે Ԇેજયુએટ 

յયિԝના SSCના સટӯિફકેટનું કોઈ મહՕવ નહી ંરહે/ઉપયોગ નહી ંરહે. તનેી બુિԺની 
ӽગૃિત આપોઆપ હોય – તેને રાખવી ન પડ.ે  

 શુભ હોય ત ે અશુભન ે કાપી ન શકે. પુէռ હોય ત ે પાપન ે કાપી ન શકે. પણ જો 
તુયાӪતીત અવչથા આવ ેતો અંદરનાં બધાં જ સષુՃુ કમӷ બળી જશ.ે  



68 
 

 ԥાન આյયા પછી પણ પરાનું તપ કરવુ ંપડ.ે ચીકણાં કમӷને બાળવા માટે તુયાӪતીતને 
પણ પરાનું તપ કરવું પડ.ે આવા ંકમӷ ԍյય/ԟેԋ/કાળ ભેગા ંથાય – એટલે કે સમય પાકે 
– ըયાર ેજ બહાર આવશ.ે તેને તયુાӪની અવչથામાંથી પસાર કરવુ ંપડ ે– ӽગૃિત – તપ – 
ભિԝ – પરાશિԝ બધું ભેગું થઈને ચીકણાં કમӷ બાળે. આ બધું થાય પછી જ 
յયિԝને કેવળԥાન (Total Awareness) થાય.  

 અંદરના ંચીકણાં કમӷ સમય થાય ըયાર ેજ ԃિમક રીતે બહાર આવ ેછે. આજ ેન ેઆજ ેજ 
յયિԝ નવરી થઈ ӽય તેમ ન બન.ે  

 સըસંગની ઊӽӪ િચԱમાં ગઈ હોય તે չવજનોને પહોચંાડી શકાય? જો յયિԝને સમԆ 
Ӿવના કճયાણની ઈ՞છા છે – તો յયિԝ જવેો ભાવ કર ેઅન ેյયિԝની Ԇહણ શિԝ 
મજુબ તેને ભાવ મોકલી શકો. આիયાિԵક ӽગૃિત ԐાથӪનાથી શԞ ન બન.ે  

 ԥાનનો અિ՛ջ Ԑગટ થયો હોય તેની બુિԺ િનિոԃય થઈ ӽય, તેનો કતાӪભાવ ԟીણ થઈ 
ӽય. તેના વતӪન, વાણી, વહેવારથી બીӽને સુખ પહોચેં. તેન ે કદી કંટાળો ન આવે. 
કંટાળો મનને આવે છે. ԥાનીનંુ મનનું કેլԍ છૂટી ગયું હોય. ԥાનના કાયӪમા ં થાક ન 
લાગે. તેન ેમૃըયુનો ભય ન લાગ.ે િચંતા ન થાય. յયિԝըવ ԟીણ થઈ ӽય. ત ેબીӽને 
અશાતં ન કરી શકે, ડરાવી ન શકે. (કંટӬ ોલથી).  

સըસંગ ԃમાંક [856] 19 SEP 2004 A 

 ԥાનીની હાજરીમા ં જ ે અવչથા હોય તે અવչથા ԥાનીની ગેરહાજરીમાં પણ ટકાવી 
રાખવા શું પુԀષાથӪ કરવો?  

 ԥાનીની હાજરીનો મતલબ શું થાય – કે જનેા શરીર/મન/બુિԺ/Ԃદય/ભાવ િતરોિહત 
થયેલ છે- અને અંત:કરણના ગૂઢાકાશમાં પડેલું છે કે, “જનેો હંુ խયાસી છંુ ત ેԥાની સામે 
છે, જનેી મને જԁર છે”. ગરજ હોય તેની સમԟ ԥાની ઉપિչથત થાય છે. ગરજ વગર 
ԥાની નહી ંજ મળે અને ԥાન ઉપિչથત ન થાય.  

 ԥાનીનંુ ԥાન Ԑકૃિતની પેલે પારથી આવે છે. ԥાનીની િચનગારીથી Ԑકૃિત બદલાય છે. 
յયિԝએ ԥાની પાસે પોતાના તપ/իયાન/ըયાગ/સેવાનો અહંકાર ન કરવો – નિહતર 
ԥાનની િચનગારી નહી ંલાગ.ે  

 સમાજની સદગુણી յયિԝથી յયિԝ Ԑભાિવત થાય છે/મોિહત થાય છે/વહી ӽય છે 
– જ ે յયિԝને મોઘંું પડે છે. յયિԝનો અહમ મોિહત થાય છે. આ મોહ – રાગ/Հષે 
કરશે અને બંધન કરશ.ે Ԑમોદનંુ કન՘ેશન આનંદ સાથે છે એટલે Ԑમોદમાં વાધંો નથી.  

 ԥાનીની ઉપિչથિત વડે આԵા Ԑըયે Ԑીિત ӽગે છે. જો ԥાની ઉપિչથત ન હોય તો 
ԥાનીની વાણી/સըસંગનું વાતાવરણ/չવાիયાયનો આԚય લેવો. છબી રાખીને ચહેરો 
જોવાનો નથી- પણ તે િનિમԱે તેની ԥાનઊӽӪનું չમરણ/પુનજӯિવત કરવાની છે.  

 જԁરી સંબંધો ભલે િનભાવો પણ સગા/ંિમԋો સાથે િબનજԁરી ટાઈમપાસ ન કરાય. 
જો અતંર નહી ંરાખો તો તેમનો અહમ તમારામા ંઆવશે – જ ેતમારામાં ԥાન િવરોધી 
પરમાણુઓ દાખલ કરશે – સાવધાન! સગાં/િમԋો તમારી ગાડી આԵાના પાટા પરથી 
ઉતારી જ દેશ.ે રાગના વલણથી յયિԝ લપસે છે – સાવધાન! આԵાની Ԑીિત ӽળવી 
રાખો. િમԋો/સગા ંઆવે એટલ ેઆԵા ઉપર વાદળ છવાઈ ӽય છે.  

 સըસગંમાં કે સાધનામાં  િમԋો/પિત/પԴી/સગાં સાથે ન બેસે. નિહતર તેઓ મૂંગા 
હોય તોપણ મન/અહંકારની અસર થશ ેજ – અને ચેતના િડչટબӪ થશ.ે  

 ԥાની પાસે ӽઓ ըયાર ેચતેના બને તેટલી ચો՚ખી રાખો. બધે જ હળશો/મળશો તો 
ચેતના િડչટબӪ થશ.ે  

 ӽણકારી એટલે յયિԝ એ રીતે Ԛવણ કર ેછે કે ӽણે ત ેમનԁપે/બુિԺԁપે છે જ નહી.ં 
સંવેદનાԁપે પણ નહી ંપણ ӽણપણાԁપે Ԛવણ કરો. તે કદી નહી ંӽય. ӽણપણુ ં
Ԑકૃિતની પેલે પારથી આવે છે અને તે સાથે જ રહેશ.ે չમૃિત જતી રહેશ ે– પણ ӽણપણુ ં
નહી ંӽય.  



69 
 

 જો ԥાની ન હોય/િચԱશિુԺ ન થતી હોય/મૂઝંારો કે પીડા થતી હોય તો તેન ે’જુઓ’તો 
આԵા તરફ ગિત થશ.ે તનેે કાઢવાની જԁર નથી. અંદરથી કોઈ ’જુએ’ છે તનેી સાથે હંુ 
છંુ – તેમ રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [857] 26 SEP 2004 A 

 અՋાવԃને જનક કહે છે કે “હવે મારા બધા સંશયો નીકળી ગયા અન ેપેટના ԐՇો પણ 
નીકળી ગયા”. આ પેટના ԐՇો એટલે શુ?ં  

 અՋાવԃના ԥાનથી એવા ԐՇો અને અશુિԺઓ જનકમાંથી નીકմયા કે જનેી ખદુ 
જનક રાӽને પણ ખબર ન હતી. યોગવાિશՌએ માլય કયુӭ છે કે સાંભળતાં સાભંળતા ં
જ મુિԝ થઈ ӽય છે. બધા ંજ Ԑકારનાં મન ચો՚ખા ંથઈ ӽય છે. (Sub Conscious, 
Un Conscious વગેર)ે 

 յયિԝના શરીરમાં અને આકાશમાં કાળાણુઓ છે. પુէռથી િચԱશુિԺ ન થાય. յયિԝ 
ԥાનીની મદદથી અԥાન ઘટાડે તેટલા Ԑમાણમા ંિચԱશુિԺ થાય. અંદરના કાળાણુ આ 
િચԱશુિԺને કારણે િવસિજӪત થઈ ӽય છે – એટલે બહારના કાળાણુ અદંરના ચતેનની 
ӽગૃિતને કારણે ખӱચાતા નથી અને અસર કરતા નથી. એટલે ԥાનીને બહારના 
કાળાણુ અસર કરતા નથી અને չપશӪતા નથી. જો અԥાન િનવારણ થાય તો જ પાપ 
ӽય. “માԀં અԥાન દૂર થાય” – તેને સૌથી ઊંચી અԆતા (priority) આપો. ԥાનના 
Ԑકાશને અંધકાર ઢાંકી નહી ંશકે.  

 જવેો આ તીԙ ભાવ ઊભો કરો એટલે શિԝ ઊભી થશે – અને અંદરના પરમાણુઓને 
બહાર ધԜો લાગવાનો શԁ થાય છે – સાથે સાથે બહારના પરમાણઓુને અદંર 
આવવાનો રչતો બંધ થવાનો શԁ થાય છે. અંદર ԥાનનો Ԑકાશ ફેલાવાનો શԁ થાય 
છે.  

 ԥાની Ԟાંય પણ ચોટેંલો ન હોય, ԧાર ેઅԥાની બધે જ ચોટેંલો હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [857] 26 SEP 2004 B 

 સામેની յયિԝ ગમે તેટલી ખરાબ હોય, તેના િવષેનો અિભԐાય િચԱમાં ન રાખો- ત ે
આԵԥાનમા ંનડશ.ે  ન ગમતી յયિԝઓનું િલչટ બનાવો અને મનોમન તેના િવશેના 
પૂવӪԆહ કાઢો – મનોમન તેમને Ԑણામ કરો- તો િચԱશુિԺ થશે. તેને ભૌિતક નમવાની 
જԁર નથી – પણ મનમાથંી તેને કાઢો. Ԑિતԃમણ કરો. અંદર રહેલા ચીકણા અિભԐાય 
કે પૂવӪԆહ કાઢો. હંમેશા ંિԃયાԁપે નહી ંપણ આશયԁપે કામ કરો.  

 ԥાન/દશӪન/ચાિરԋ/તપ – ԥાનના આ ચાર չટેજ/તબԜા છે. յયવહારમાં સըસંગની 
સમજણને ઉપયોગમાં લેવી.  

 દરકે չથાનનું પોતાનું એક વાતાવરણ હોય છે/પરમાણુ હોય છે. ԥાનીના ԥાન અન ે
સમજણથી વાતાવરણ ચો՚ખું થશ.ે આવા વાતાવરણમાં તમારાથી સાધના નહી ંથાય- 
એટલે સાધનાનો ԐયԴ છોડી દેવો – પણ અદંર શું થાય છે ત ેજુઓ અન ેӽણો. કતાӪ 
થતાં અટકી ӽઓ ત ેજ સાધના. ԥાનીની હાજરીમા ંખરાબ પરમાણુઓ ખસી  જશ.ે 
પણ બીજ ેબધે આવું નહી ંહોય.  

 અમુક માણસોની હાજરીથી તકલીફ થતી હોય છે. આવા સજંોગોમા ંԐથમ જ ેઅવչથા 
હતી અને હવે નવી – િડչટબӪ થયલેી - અવչથા આવી તેને ફԝ ’જુઓ’. ઉતાવળ ન 
કરો. ‘જોશો’ એટલે યો՛ય થવાનંુ હશ ેતેમ જ થશ.ે આંતિરક ધૈયӪ રાખો. આ પુԀષાથӪ છે, 
આંતરતપ છે. ԃોધ ન કરવો કે ન થાય તેવો ԐયԴ કરવો. ԥાનની સાધના સՔૂમ છે – જ ે
અઘԀં છે.  

 આપણી અંદર કમӪના મળ પડેલા છે એટલે િԃયા થાય છે. જો િԃયા ઉદભવે તો છટકવું 
નહી ં– પણ િԃયાની આસિԝ પણ ન જ હોવી જોઈએ. (જમે કે આ કરી નાખું વગેર)ે 

 આપની અંદર િવરલ આԵા પડેલો છે. નવરા બેસો કે કામ ન હોય ըયાર ે અંદરના 
આԵાને જ જુઓ અન ેӽણો. આનાથી મોટી કોઈ િԃયા નથી. િનજ չવԁપને જુઓ 



70 
 

અને ӽણો. “માԋ બેસવુ”ં તે મહՕવનું છે. એક કલાકનું իયાન સહેલુ ંછે – પણ કંઈ ન 
કરવું અઘԀં છે. માԋ આԵા સાથે બેસો.  

સըસંગ ԃમાંક [858] 3 OCT 2004 A 

 જનેે આԵԥાન નથી થયું તેમણે “પોતાની અંદર જ આԵા છે” તેમ સમӾને તેની 
સાԟીએ જ તેની સાથે રહીને સારી/ખરાબ બધી જ ઘટનાઓમાં રહેવાનું છે. એમ 
સમજો કે કઈં પણ બને – ગિત તો આԵા તરફ જ થઈ રહી છે. իયાનમા ં પણ 
ӽગૃિતથી પસાર થાઓ.  

 Ԑԥા નથી આવી પણ બુિԺ સવળી થઈ ગઈ છે એટલે િչથતԐԥ  િչથિત બને છે. 
આવી յયિԝ હંમેશા ં સાવધાન રહે છે. કોઈપણ ઘટના બન,ે તેમાંથી પસાર થતા ં
શીખો.   

 જો Ԑકૃિત ԥાન તરફ અિભમુખ થાય તો જ સըસંગની અસર છે તેમ માનવુ.ં માણસોની 
અંદર રહેલી ચેતનાને ચાહવાની છે – માણસમાં સુધારો નથી કરવાનો. જો બધાંમાં 
આԵા જોશો તો જ Հતૈથી છૂટી શકશો. જમે જમે અհયાસ થશે તેમ તેમ મԝુ થતા 
જશો. સըસંગમાં ભાવના કરો કે “હંુ અમૂતӪ ԥાનીને જોઈ રՑો છંુ”- તે કામ કરશ.ે  

 સતોરી એટલે શરીર હોય તોપણ શરીર ન હોય તવેું લાગે. કાયા વગરનો પԀુષ – જમે કે 
Ԛી રમણ મહિષӪ. એકાએક એવુ ં થઈ ӽય કે ӽણે શરીર છે જ નહી.ં તમે શરીરની 
બહાર છો.  

 નામ એટલે શկદાԵક/વણӪનાԵક નહી.ં કબીરનું ‘નામમાં રહેવું’ એટલે શું? સըસંગમાં 
յયિԝએ  બોલનારના શկદો/વાણી/સવાલ-જવાબ સાથે નહી ં પણ તેની 
ԥાનદશા/અવչથા સાથે જોડાવાનંુ છે -  તે ભાવ 52 અԟરની બહાર છે. આમ, ԥાન 
સાથે જોડાવાની જ ેિչથિત છે તે એક Ԑકારનું નામ છે. ‘ૐ’ નામ છે. બાળક જլમે ըયાર ે
સૌ Ԑથમ ભાવથી ‘ૐ’ તેના કાનમા ંબોલવુ ંજોઈએ. જો કે ‘ૐ’ પણ ԐતીકાԵક છે. 
Symbol છે. તેને ખસેડવાની લાંબી યાԋા છે.  

 ԥાનીની હાજરી/મોજૂદગી Ԑતીક નથી – એટલે ԥાની સાથે જ ેજોડાય છે તેની અદંર 
નામ દાખલ થાય છે. જનેે સըસંગના Ԛવણનો પԀુષાથӪ હશે તેનામાં આ થશે – તેન ે
નામમા ંરહેવું કહે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [858] 03 OCT 2004 B 

 ગીતાનું િવધાન “મામેકં શરણં ԙજ:” બહુ જ મહՕવનું િવધાન છે. કૃոણ પોતાના 
શરીરની વાત નથી કરતા. કૃոણમાંથી ԥાયકપણુ ં Ԑગટ થઈ રՑંુ છે – તમેાં અજુӪનને 
મન/સંકճપ/િવચાર/ભાવને શમાવી દે – તેમ કહે છે- જ ેનામનો આધાર થઈ ગયો અન ે
અંતે નામ જ અવչથાવાળું થઈ જશ.ે  

 અիયાԵમાં જլમ/મըૃયુની દુ:ખમુિԝનું મહՕવ છે. આ દુ:ખ અહંકારને કારણે આવે છે. 
ԧાં પણ ԥાની હોય તેની ԁબԁ જવાની જԁર નહી/ંદિԟણાની જԁર 
નહી/ંદીԟાની જԁર નહી/ંતેને ગુԀ કરવાની જԁર નહી.ં յયિԝ ӽણે છે અને તેન ે
ગરજ છે કે ગԀુ દિԟણાથી આ મામલો પતે તેમ નથી એટલ ેԧાં ԥાન છે ըયાં હંુ મારા 
મનને જોડી દઉં છંુ. – મામેકં શરણં ԙજ: - આ જ શરણાગિત છે. દંડવત્ કરવા તે 
શરણાગિત નથી. કોઈ મોટી સԱા છે અન ેઆપણે નાના તેવુ ંશરણાગિતમાં નથી. પણ 
શլૂયમનչક થઈ જવુ.ં  

 յયિԝ કે જ ેપોતાના દેહમાથંી બહાર નીકળી ӽય – તે ‘હોવાપણુ’ં છે.  
 કોઈ યુવાનને કોઈ જ મહՕવકાԟંા ન રહી હોય તો શું કરવુ?ં 
 સાધનામાં ધંધો/નોકરી નડતા ંનથી. મહՕવકાԟંા એટલ ેબીӽન ેદબાવીને/હેરાન કરીને 

પોતે આગળ નીકળી જવુ ંતે. આ ભયજનક છે. જો સહજ રીતે જ નોકરી/ધંધો િવકસતો 
હોય તો તેન ેરોકાય નહી.ં વૈરા՛ય સમજણ વગરનો ન હોવો જોઈએ. કુટંુબના સհયો 
માટે અને પોતાના માટે કમાવું તો પડે જ. રહչય એ છે કે જવેો તમ ેલોભ કાઢશો એટલે 
ઈՊર તમન ે બધું જ સામેથી આપશે. જો કુટંુબમાં પૈસાની આવક ન હોય તો મોટી 



71 
 

મնુકેલી થાય. ત ે સըસંગનો માગӪ નથી અને આવો આંધળો િવચાર ન કરવો. રાӽ 
જનકને પણ બધું જ હતુ ંઅને વૈરા՛ય પણ હતો. વૈરા՛ય નડતો નથી. જો Ԑારկધમાં 
સլયાસ હશે તો તે આપોઆપ થશે – પણ સામેથી સլયાસ ઊભો ન કરાય.  

 સըસંગની શԁઆતમાં જોનાર હોય છે પરંતુ થોડી વારમા ંતે અԍնય થઈ ӽય છે અન ે
અંદરથી તિળયેથી કચરો ઉપર આવે છે – જને ેજોનાર નથી. તો શું કરવુ?ં 

 સતત આԵાતરફી કાયӪ થતું હોય ըયાં ચુંબકીય કેլԍ ઊભુ ંથાય છે. ԧાં સુધી ԥાતા-
ԍՋા બլયા નથી ըયાં સુધી સાધનામાં મ՛ેջેિટક સӱટર ઊભુ ંથાય છે. Ԟારકે આ ચુંબકીય 
કેլԍનો પાવર અટકી ӽય એટલે નીચે તિળયથેી બધંુ ઉપર આવે છે અન ેકચરો જોવાય 
છે. “આ કચરો કોણ જુએ છે?” ત ેશોધો. “આખંમાંથી કોણ જુએ છે?” – તે પાછળ રહેલ 
વչતુ તેને જુએ છે. િચԱશુિԺ નથી થઈ એટલે આԵાની ӽગૃિત જુએ છે.  

 յયિԝની આખંમાંથી આԵાની ӽગૃિત ԥાનીને જુએ છે – પણ જો આ સમયે િવચારો 
ચાલુ હોય તે ન ચાલે- સમયનો બગાડ થાય છે. પણ જો յયિԝ ӽગૃત રીતે ԥાનીને 
જુએ છે અન ેસըસંગ સાથે પણ ӽગૃત છે તે કામ કરશ.ે જો બૌિԺક રીતે ӽગૃત હો અન ે
ԥાની સાથે સըસંગમાં હો – તો તે કાયӪ નહી ંકર ે– પણ જો અવչથાથી જોડાઓ તો કાયӪ 
થશે. બુિԺની ӽગિૃત, આԵાની ӽગૃિત અને Ԑԥાશિԝ જુદાં છે.  

 મ՛ેջેિટક સӱટર જુદંુ છે – તે બુિԺ સાથે જોડાયેલ છે. જમે જમે આԵાની ӽગૃિત વધશ ે
તેમ તેમ ત ેગળી જશ.ે  

 જ.ે કૃոણમૂિતӪનું પુչતક ‘ԥાત િવસજӪન’ (જ ેӽէռું છે તેમાંથી છૂટી ӽઓ) વા՞ંયા પછી 
પણ અજંપો રહે છે – આԵԥાની સાથે અનુસંધાન નથી થતું. શું કરવુ?ં શુ ંભૂલ છે?  

 ભૂલ એ છે કે ખાલીપો/અજંપો જો નીકળી ӽય તો તે ફરીથી ન આવ.ે પણ તે નીકળતો 
નથી અને અદંર ઊંડો ઊતરી ӽય છે. յયિԝને કંટાળો/અજંપો આવે તો આતંરતપ 
કરીને તેન ેફԝ ‘જોવો’ જોઈએ. તેન ેદબાવો નહી ંકે અլય કામ કરીન ેછટકો નહી.ં તેન ે
Ԑગટ થવા દો. શાિંતથી અજંપાના અણુઓન ે  આԵાની ӽગૃિતના Ԑકાશમાં જુઓ 
અને નીકળવા દો. એકાંતમા/ંદેવչથાનમા/ંબગીચામા ં જઈને શાંિતથી બેસો અને 
ӽગૃિતનુ ં િકરણ કંટાળાને આપો. આંતરતપ વધ ે તો સમજણ ચો՚ખી થાય, અવչથા 
સમӽય અને િચԱશુિԺ થાય.  

 શરીરને કઈં વાગે તો “મને નહી ંપણ શરીરને વાગે છે” તેમ થવું જોઈએ. પણ તેમ થતુ ં
નથી તો શું કરવુ?ં 

 આને શાՅની ભાષામા ં ‘દેહાիયાસ’ કહે છે. દેહ સાથે એકԁપતા થઈ ગઈ છે. નર 
શરીર અને નારી શરીરમાં વાગવાનો ફેર છે. નર શરીરમા ંશરીરનો અիયાસ જોવો અને 
આԵાની ӽગૃિત રાખવી સહેલી પડ ેછે – પણ પԀુષોની સંવેદનશીલતા વધુ હોય છે. 
જમે કે ઠંડીમાં પુԀષો મફલર તરત પહેરશ/ેભય તરત પારખી જશે ԧાર ેબહેનો કામ 
કરતી હોવા છતાં પણ તનેે ઠંડી ઓછી લાગશ.ે નારી શરીરમાં ԚԺા/ભાવની પરાકાՌા 
હોય છે – જ ેઆԵાની ӽગૃિતનું չથાન લે છે. એટલે આԵાની ӽગૃિત રહેતી નથી – 
અને કંઈ પણ થાય, તેની જુદી સવંદેનશીલતા ઊભી થતી નથી. એટલે Յી ભિԝ Հારા 
ӽણી શકે. Յીમા ંભિԝ/િવՊાસ/չનેહનું બળ વધાર ેહોય એટલ ેિવ՜નો ઝાંખાં પડી 
જશે અને ત ેતેને આԵામા ંલઈ જશ.ે  

24-2    સըસંગ ԃમાંક [860] 17 OCT 2004 B 

 સըસંગમાં Ԑીિત થાય એટલે Պાસ ધીમા થાય અને સહજ કંુભક થાય – શરીરમાં 
િչથરતા આવે. ԧાં આԵાનો Ԑકાશ હોય ըયાં આવી િչથિત બને.  

 સըસંગમાં િચԱ આપવું. િચԱની િչથરતા એ જ અյયԝ આԵા છે. յયિԝની કોઈ 
પણ અવչથા હોય તોપણ હંમેશા ં“હંુ પહોચંીશ કે નહી?ં”, “હંુ સાધના બરોબર નથી 
કરતો”, “માર ેԥાનીની સતત જԁર છે” તેમ જ રાખવુ.ં અંદરથી ભલે તમન ેએમ લાગે કે 
“મારી સમજણ ઊંડી થઈ ગઈ છે” પણ તેમ નથી હોતંુ.  

 ભાર ેԐકૃિત એટલ ેશુ?ં – જનેી 100% અવળી અન ેનેગેિટવ બિુԺ હોય, દરકે વાતે તેન ે
આડંુ જ પડતું હોય, ઘણી ગાઠંો જ હોય – તેને ભાર ેԐકૃિત કહેવાય. આવી յયિԝ સાથ ે



72 
 

વાદ િવવાદ ન કરવો, તેને સલાહ ન આપવી. આપણે પણ ચેક કરવું કે આપણી અદંર 
પણ ભલે 100% ગાંઠ ન હોય પણ નાની Ԇંિથ તો હોઈ શકે. આ જુઓ અને સુધારો. 
Պાસનું િનરીԟણ કરો અને તેને િչથર કરો.  

 ԥાનીની હાજરીમા ં ભારકેમӯ յયિԝના ં કમӷને પણ દાહ લાગ ે છે અને ત ે બળે છે. 
յયવહારમાં કોઈ ભારકેમӯ મળે તો તેનો દોષ ન કાઢો. પણ તેના પરમાણુઓ મને માફક 
નથી આવતા એટલ ેમાર ેમારા અણુઓને સુધારવાના છે- જ ેઅઘԀં કામ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [861] 24 OCT 2004 A 

 խયાલો પી જવો એટલે શુ?ં સըસંગમાં એકાԆ િચԱ રહેવું ત?ે  
 ԧાંથી ԥાન અવતરી રՑંુ છે તેના તરફ પયાӪՃ માԋામા ં Ԑીિત થાય એટલે તમારો 

խયાલો/પાԋ તૈયાર થઈ ગયું તેમ કહેવાય. જો Ԑીિત ન હોય તો ԥાનનો խયાલો ખાલી 
રહે છે. յયિԝનું િચԱ પરૂી રીતે આંતિરક આԵા તરફી થયેલું હોવું જોઈએ – તો જ 
խયાલો પી શકાય છે.  

 સંસારને નાટક જ સમજો. յયવહાર એક નાટક જ છે. પણ તે સારી રીતે કરવું તો પડશે 
જ. ફરજો/જવાબદારીઓન ે յયિչથત રીતે બӽવો- પણ સંસારમાં ડૂબી ન ӽઓ. 
સંસાર દગો છે પણ આપણે તો વફાદાર રહેવાનું છે અને અિભનય કરવાનો છે. આ 
વાતને દશӪન/સમજણ કહેવાય. પણ તેની સામે અને િવԀԺ અનકે Ԑકારની 
સમજણ/મોહ/չવાથӪ હોવાથી તે મજુબ તરત જ વહેવારમાં Ӿવી નહી ંશકાય – પણ 
અંદરથી અવાજ આવશ ે કે “માԀં આ વતӪન ખોટંુ છે”. એટલે િԃયા હોવા છતા ં પણ 
દશӪન/સમજણ હોવાથી તમાԀં કમӪ નહી ં બંધાય. આવું વારંવાર થવાથી તમારા 
દશӪન/સમજણ મજુબ જ કાયӪ થશ.ે (મન/વચન/કાયાથી એકતા) 

 જમે જમે િચԱમાં અનુસધંાન થશે તેમ તેમ કાયӪ થશે. અંદરના અવલોકનની ӽગૃિત 
બુિԺમાંથી નથી આવતી. յયવહારમાં ԥાનીને િનըય չમરણમાં જ રાખો.  

 સըસંગમાં ԥાન મ՚ુય/યથાથӪ છે. સાધક ԥાનનો રસ પીધા કર ેતે Ԑિԃયા જ મ՚ુય છે, 
શկદો મ՚ુય નથી. સըસંગમાં Ԑાણની ગિત ફરી ӽય છે. સըસંગમાં ԥાન સાથે િચԱ 
અને હાજરી રાખો. બીજો કોઈ ԐયԴ સըસંગમાં ન કરો. મճૂય હાજરીનંુ જ છે.  

 સતત પલટાતી Ԑકૃિતનુ ં િનરીԟણ કરશો તો કામ થશ.ે Ԑકૃિત (શરીર/મન) સાથ ે
જોડાવું નહી.ં શરીર/મન હંમેશા ંબદલાતું રહે છે – તે આપણે નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [861] 24 OCT 2004 B 

 Ԑકૃિત બદલાતી રહે છે ત ેમાԀં Ԑારկધ છે- પણ હંુ તેની સાથ ેભળતો નથી તે પԀુષાથӪ 
છે. િવચારો/ભાવ બધું જ બદલાઈ રՑંુ છે તેને ‘જુઓ’ – તેને જોવામાં સમય ગાળો. આ 
અઘԀં છે. સતત પલટાતી Ԑકૃિતની અંદર એક િબદું શાՊત છે જ ે પલટાતું નથી 
(કૂટչથ). આԵાને મજબતૂ કરવા માટે જ દુ:ખો આવે છે. ફԝ કૂટչથ જ રહેશ,ે બાકીનું 
બધું જ ચાճયું જવાનું છે. સારી/ખરાબ બધી જ બાબતોને હંુ ӽણી રՑો છંુ- તેમ જુઓ 
અને Հતૈમાંથી બહાર આવો.  

 તમે જનેે જનેે ખԀં/સાચંુ માլયું છે તે ફરી જશ.ે જનેે જનેે ખોટંુ માլયું છે તે પણ ફરી જશે. 
એટલે દરકે ઘટનાના માԋ ԍՋા જ બની રહો. વહેવાિરક રીતે કાયӪ કરવું પડે પણ તે 
નાટક છે તેમ સમજો. કોઈનો પણ լયાય ન તોળવો- નિહતર તમ ેકંટӬ ોલ તમારા હાથમાં 
લીધો અને આԵા િવԀԺ થયા.  

 વૈરા՛ય એ મનની કેળવણી છે. રાગ Ԑըયે અભાવ. વૈરા՛યને ԥાન સાથે સબંંધ નથી.  
 િવરિԝ એટલે չવչથ મન- ઘટનાથી અિલՃ. ત ે સમજણમા ં આવ.ે તેન ે િԃયા સાથે 

સંબંધ છે. વૈરા՛ય Ԑકૃિતમાથંી આવે. જમે જમે સમજણ વધે તેમ તેમ િવરિԝ કામ કર.ે 
તમારી અણસમજ દૂર કરવાનો ԐયԴ કરો. વૈરા՛ય કે િવરિԝ પાછળ ન પડવુ.ં  

 ઘણી յયિԝઓને ઘરના માણસોને કારણે જ અને તેના િનિમԱ ે જ તપ થશે અને 
િચԱશુિԺ થશ.ે ઘર/સંસારમા ંરહીને જ તપ થશે. એટલે ભાગવું નહી.ં  

સըસંગ ԃમાંક [862] 31 OCT 2004 A 



73 
 

 સગા/ંિમԋો વગેરનેે ફરિજયાત મળવાનંુ થાય અને յયવહાર સાચવવો પડે ըયાર ેપણ 
અંદર ‘ӽણપણુ’ં રાખવંુ કે “માર ે આ લૌિકક કામ કરવું પડ ે છે અને બીӽને રાӾ 
રાખવા પડે છે”. તլમય થવાનુ ં ટાળો. ӽણકારી મըૃયુ પછી સાથે આવ ે છે. તે પાંચ 
મહાભૂતની પેલ ેપારથી આવે છે. ӽણકારીનો મિહમા છે.  

 ઘરની յયિԝઓ Հારા માન ન મળે/અપમાન થાય/િતરչકાર કે અવગણના થાય તો 
յયિԝ તપ કર ેકે “આ શરીર મારી માિલકીનંુ નથી” – એટલે આ ભાવનાથી ԃોધ ઘટે – 
અને ԥાનીનંુ ԥાન અન ે ઊӽӪ յયિԝ તરફ ખӱચાય અને ԥાનીના ‘ӽણપણા’ નુ ં
અનુસંધાન થાય.  

 ઘટના દરձયાન ફԝ ‘જુઓ’. ԍિՋ પડે તેમ પાપ/દોષ બળતાં ӽય. સըસંગમાં ӽગૃિત 
રાખવી તે આԵામા ંӽગૃિત રાખવા બરોબર છે. ԥાનીની સાથે ӽગૃિત રાખો એટલે 
તરત જ અદંરના ંઆવરણો કપાવાના ંશԁ થઈ ӽય છે. (મામેકં શરણમ ԙજ:) 

 չમૃિત કે બુિԺને ӽગૃત કરવાની નથી પણ અવչથાને ӽԆત કરવાની છે. ફԝ નીદંર 
ન આવે તટેલી જ ӽગતૃ તમારી બુિԺને રાખો. Ԛવણ કરતી વખતે ԥાની સાથેનો 
કૉլટૅ՘ટ/સંપકӪ  સતત પકડાયેલો રહેવો જોઈએ- તે તૂટવો ન જોઈએ – જથેી ԥાનનો 
Ԑવાહ સતત ચાલુ રહે.  

 સԱા/յયવહાર/નોકરી/ધંધો/ઘર વગેરમેા ં ԥાનને ભૂલી ન જવાય – તે તપ છે. 
મોટાપણું/બોસપણું ન આવવું જોઈએ – જો આમ કરી શકો તો તમે ԥાનીના સંપકӪ માં 
જ છો – અને ԥાનીને ભૌિતક રીતે ન મળો તોપણ ચાલે.  

 յયિԝને સુખમા ં પૂરો ખતરો છે કે તે ԥાની/આԵાના સંપકӪ ને ગુમાવે- પણ દુ:ખમા ં
ખતરો નથી. յયિԝ સુખના તરંગોમા ંખӱચાઈ ӽય છે. સુખમા ંિચԱ જોડાઈ ӽય/સારા 
આરો՛યમાં િચԱ જોડાઈ ӽય વગેરમેાં ખતરો છે – આમા ં આતӪ իયાન થાય છે. જો 
સુખમા ં જોડાઈ ӽઓ/તլમય થઈ ӽઓ અદંરથી એકԁપ થઈન ે ‘જોવા’ ને બદલે 
માણવા લાગો તે ખતરો છે. AC માં સોફામા ંબેસીને તેમાં તլમય ન થાઓ પણ ӽગૃત 
રહો. જો ભલૂી ӽઓ તો યાદ આવે એટલે ફરીથી ӽગૃિતમા ંઆવી ӽઓ.  

 તમે ફԝ મશીન છો. તેમાં ગમે તે િવચાર આવ,ે પણ તે િવચાર તમ ેનથી. તેને જુઓ 
અને માગӪ આપો. તમ ેઅլયને ભલે મશીન તરીકે જુઓ પણ તેમાં આԵા છે તેમ જુઓ. 
ઘણી વખત ભલુ ંકરતા ંતમને થોડંુ નુકસાન થાય તોપણ તમારા આԵાને હંમેશાં શԺુ 
જ રાખો.  

 સાધક ԥાની સાથે સըસંગ કર ેએટલે તે ԥાતા બનશ.ે પણ ԥાયક બનતાં વાર લાગ.ે 
ԥાયક એટલે કે ԥાતા એ તેનો չવભાવ થઈ ӽય – તેને યાદ ન રાખવંુ પડે કે “હંુ ԥાતા-
ԍՋા છંુ”. અլય કોઈ તમારો વધુ લાભ લઈ ӽય તમે લાગ ેતો Ԟારકે બચાવ માટે સાધક 
થોડો ӽગૃત રહીને પુէռԐકોપ (ԃોધ) કરી શકે અને નુકસાન બચાવી શકે. ӽગૃત 
રહીને થોડી િԃયા કરી શકાય. અંતરમા ં Հષે કયાӪ વગર િԃયા કરો – પણ ԥાતાને ન 
ભૂલો અન ેબધંુ નાટક છે તેમ સમજો.  

 ԥાનીનો સըસંગ 24 કલાક ચાલુ જ હોય છે. આપણે અદંરના બધા જ પરમાણુઓને 
શԺુ કરવાના છે.  

સըસંગ ԃમાંક [862] 31 OCT 2004 B 

 સહજ અવչથાનો ભંગ થવાનું કારણ શુ?ં 
 յયિԝ નીચેના પાંચમાંથી કોઈ એક իયાનમા ંજ કાયમ હોય છે.  
 આતӪ իયાન- ԧાર ેյયિԝ કઈં બહારથી મેળવવાનો ԐયԴ કર,ે િચંતા થાય, તլમયતા 

થાય, સંકճપ-િવકճપ થાય, ըયાર ેյયિԝ ‘પર’ માં આવે છે. જનેે આતӪ իયાન કહે છે. આ 
իયાનની ખબર յયિԝને પોતાને જ પડ ેછે.  

 રૌԍ իયાન – તેમાં ԃોધ હોય, આવેશ હોય, બીӽ સાથે ઝગડો થાય.  
 ધમӪ իયાન – અંદર સાિՕવક ભાવ હોય, નામչમરણ, કીતӪન, શાՅવાંચન, વગેર.ે  કોઈ 

પણ સારી િԃયા કર ે– નોકરી/ધંધો બધંુ જ યો՛ય સાԀં કર ે– આ બધું ધમӪ իયાન છે – 
જમેાં કોઈ પણ પિરિչથિતમાં આંતિરક અવչથા ӽળવી રાખ ેછે.  



74 
 

 ‘અપ’ իયાન – એટલ ેյયિԝ આԵાના કճયાણ િસવાયની બીӾ જ િԃયા કરવા માડેં. 
તે માને કે હંુ તો પૈસા/સԱા/મકાન/ગાડી/માિલકી વગેર ેમાટે જ પૃթવી પર આյયો છંુ. 
એ જુઓ કે ‘અપ’ իયાન ન જ થવું જોઈએ.  

 ઉપરના ંચારયે իયાન પાચં મહાભૂતના ખોિળયામાં જ થશ.ે  
 શુ̔ લ իયાન – તેમાં յયિԝ પાંચ મહાભૂતમાં ચોટેંલ જ ન હોય. તે કોઈ પણ િԃયા – 

શારીિરક કે માનિસક – મા ંચોટેંલ નથી. իયાનમા ંજુઓ છો તે શરીરથી જોતાં નથી અન ે
իયાનના આસનથી બહાર છો. િચԱમાં કઈં થાય છે પણ તમ ેતે િચԱમાં નથી. બુિԺમાં 
િવચાર આյયો પણ તમ ેબુિԺમાં નથી. બોલો છો પણ તમ ેવાણીમાં નથી. સૂઈ ӽઓ 
છો પણ તમે ઊંઘમાં નથી. ӽગો છો તો “શરીર ӽગે છે પણ માર ેશુ?ં” તેમ છે. આ 
શુ̔ લ իયાન છે. յયિԝ કાયમ આԵામા ંજ હોય. આ իયાન ԥાની Հારા જ થાય.  

 સહજ અવչથા છેતરામણી છે. յયિԝ માન ેછે કે ત ેAll Right છે. પરંતુ તનેી Ԑકૃિતના 
પરમાણુઓ અըયાર ેબરોબર છે – પરંતુ ત ેસહજતા નથી. પરંત ુજો તેને յયિԝ દૂરથી 
‘જુએ’ છે – તે અવչથા બરોબર છે, સહજ છે. ԥાતા-ԍՋાની અવչથા કાયમ ચાલુ રહેવી 
જોઈએ. (Ԑકૃિત િડչટબӪ હોય ըયાર ેપણ) 

 ԧાર ેકોઈ ઘટના બન ેըયાર ેતેના માટેના પરમાણુઓ յયિԝની અદંર પડલેા હોય છે – 
જ ેબહારના તેવા જ પરમાણુઓને આકષӲ છે. એટલે બહારના પરમાણુઓને અંદરના 
પરમાણુઓ Հારા આમંԋણ મળે છે અન ે ઘટના બને છે. દરકે ઘટના માટે յયિԝના 
અંદરના પરમાણુઓ જ જવાબદાર છે.  

 સમજણ આવ ે એટલે յયિԝ સમજ ે કે બનતી ઘટના માટે અլયનો દોષ નથી પણ 
પોતાના પરમાણુઓ જ જવાબદાર છે. એટલે ԧાર ે કમӪ/ઘટનાનો ઉદય થાય ըયાર ે
յયિԝએ ફԝ શાતં રહીને ફԝ ‘જોવુ’ં અને પરમાણુઓને બહાર નીકળી જવા દેવા. 
ધૈયӪ રાખવંુ. તપ કરવુ.ં જો આ તપ બરોબર થાય તો յયિԝનો આիયાિԵક િવકાસ 
ઘણો વધી ӽય.  

 Ԑԥાશિԝ ӽગૃત થાય પછી յયિԝએ શુ̔ લ իયાનમા ંજ રહેવુ.ં જો પાંચ મહાભૂતમાં 
રહેશો તો જլમ/મըૃયુ (ભવરોગ) નહી ં કપાય. ધમӪ իયાનથી િચԱશુિԺ નહી ં જ થાય. 
પણ ԧાં સુધી Ԑԥા નથી ըયાં સુધી ધમӪ իયાન બરોબર કહેવાય. હંમશેાં ધમӪ իયાન 
અને શુ̔ લ իયાનનો સમլવય કરવો. અլય իયાનમા ંન જવંુ.  

 દુ:ખના પરમાણુઓ ઉદય પામે અન ેબહાર આવ ેըયાર ેԥાન/ԥાનીનો Ԑકાશ તેના પર 
પડે તો આ દુ:ખના પરમાણુઓ નાશ પામે છે. એટલે દુ:ખ આવે ըયાર ેિવચારો કરવાને 
બદલ ેԥાનના Ԑકાશનો આશરો લેવો. દુ:ખ આવ ેըયાર ેતો સામનો ԥાનથી કેમ કરવો 
તે શીખી લેવું જોઈએ.  

 ભવરોગ – જլમ/મըૃયુ – ટળે તે માટેની તીԙ ગરજ ઊભી કરવી જ જોઈએ – આમ 
કરશો તો જ પિરણામ આવશે. અիયાԵ કોઈ દુլયવી િવષયના માનિસક અհયાસ જવેુ ં
નથી. ભવરોગ દૂર કરવાની પીડા ઊભી કરો. જો ԥાની મળે અન ેઅંદર પીડા ન હોય તો 
ԥાની પણ કઈં કરી ન શકે.  

 ԥાની Ԑըયે અનլય ભાવ હોવો જોઈએ અન ે յયિԝ સંસારમાં િલՃ ન થવી જોઈએ. 
કોઈ એમ કહે કે ‘અમન ે સંસારમા ં મӽ કરવામાં પણ રસ છે’  અન ે ԧાર ે յયિԝ 
સંસારની મӽ બાદ ԑી થાય એટલે ԑી ટાઈમમાં “ચાલો અիયાԵ તરફ”– આમ ન ચાલે. 
જԁર મજુબ յયવહાર મજુબ સંસારમાં રહેવું તો પડે જ–પણ તેમા ંિલՃ ન થવાય. 

 આપણો અહંકાર બધું જ ગોઠવીન/ેિવચારીને – બુિԺપૂવӪક બધુ ંજ કરી લેવા માગંે છે 
અને સાથે સાથે આԵા પણ મેળવી લેવા માંગે છે. પણ આ તો અԥાતની યાԋા છે. 
તેમાં બુિԺથી/િવચારથી કઈં કરી નહી ંશકાય. તેમાં તો ઝંપલાવવુ ંજ પડે.  

 સાધકે હંમેશાં રાખવંુ કે – “મને કઈં જ ખબર પડતી નથી”, “શું કરવુ ંતે સમӽતું નથી”, 
“સદગુԀની જԁર છે” – તો હંમેશાં અԥાતમાથંી મદદ મળશે જ. સાધકનો માગӪ એ  
અԥાતનો માગӪ છે.  

 յયિԝના સાચા માતા/િપતા એ ધરતી અન ેસૂયӪ છે. શરીર પૃթવીનું બને છે તેની અદંર 
Ԑકાશ છે. મનની અદંર Ԑકાશના અનેક રંગ પડેલા છે, નાદ અન ેիવિન પડલેા છે. իયાન 



75 
 

કરો ըયાર ેરંગ કે իવિનમાં પડવું નહી ં– પણ તેને જ ે‘ӽણનાર’ છે તે જ મહՕવનો છે. આ 
વչતુ સમӽય એટલે રંગ/իવિન જતો રહેશે અને શાિંત Ԑસરી જશ.ે જો કાયમ ԍՋા 
ઉપર જ ટકી રહેશો તો છેճલે ‘મૂળ չવભાવ’ આવી જ જશે.   

સըસંગ ԃમાંક [863] 07 NOV 2004 A 

 જો ખરાબ સમાચાર મળે તોપણ આંચકો/Ԏાસકો ન પડે તે જડતા છે કે તેમના 
પરમાણુઓ બદલાયા છે? 

 જો િચԱમા ં Ԑકાશ હોય તો յયિԝ ԁના ઢગલાની જમે હળવી હશ.ે તનેામા ં Ԑԥા 
હાજર હોય અન ેતે કԀણાથી ભરલે હશ.ે  

 જો յયિԝમાં જડતા હશે અને દુ:ખથી ભરલેી હશ ેતોપણ તે અકંપ રહેશ.ે એટલે તેન ે
Ԏӽૂરી/Ԏાչકો ન આյયો એટલે յયિԝ કંિપત થતી નથી. જો յયિԝ ખરાબ 
સમાચારથી કંિપત થાય તો નવો બંધ (બંધન)/ગાંઠ ઊભી થાય. આવી յયિԝ ԥાનમા ં
આવવાનો ભાવ કર/ેભિԝ કર/ેસેવાની િԃયાથી જોડાય તો તેને ફાયદો થશ.ે આવી 
յયિԝ ԥાની સાથે જોડાય તો ફાયદો થશ.ે  

 િદવસનાં બધાં જ કાયӷ ԥાનીને સાથે રાખીને તેને અપӪણ કરીન ે કરો. તે જડતાને 
તોડશ.ે  

 મըૃયુને હંમેશાં નજર સામ ેજ રાખો – તે ગમે ըયાર ેઆવી જ શકે.  
 յયિԝની િԃયાઓ તેનુ ં મન/અહમ કરાવે છે. પણ જો કોઈ રોગ/તકલીફને કારણ ે

յયિԝ કઈં કરી ન શકે અને ફԝ ԥાતા – ԍՋાભાવથી જ બધું જોયા કર ે ત ે બહુ જ 
ઊંચી અવչથા છે – જ ેિસિԺઓ/સમાિધ/իયાન/અજપા ગાયԋી – બધાથંી ઊંચું પદ છે. 
કારણ કે આ બધામંા ં શરીર કેլԍમાં છે. પણ જો શરીરમા ં પીડા/બીમારી હોય તેને 
իયાનમા ંલીધા વગર ԥાતા-ԍՋા પદમાં બેઠા છો તે ઘણુ ંમોટંુ પદ છે. તમ ેશરીર નથી 
પણ શરીરની પીડાને ӽણનાર છો. જો તમ ેӽણતા ંӽણતાં શરીર છોડી દો તો મըૃયુન ે
તમે જોઈ શકશો.  

 આ જગતમાં ԥાતા-ԍՋાથી મોટંુ કઈં જ નથી. કઈં કરવાનંુ નથી. ગમે તેટલી 
પીડા/વેદના થતી હોય, પણ આԵાની ӽગિૃત મહાન છે. અիયાԵનું સવӷ՞ચ િશખર 
ԥાતા-ԍՋા છે – તે આԵાનો ગુણ છે. અવલોકનમા ં રહો, ԥાતા-ԍՋામાં રહો ત ેપણ 
જગતની મોટી સેવા છે.  

 મչતકમાં અંદર ઝીણો અવાજ આવે તે શું હોય?  
 આԵા જુએ છે અન ે ӽણે છે. તેનામા ં બોલવાની/સાંભળવાની શિԝ નથી. આԵા 

શરીરના જլમ/મըૃયુને પણ જુએ. જ ેઅવાજ આવ ેછે તે Ԑાણશિԝનાં չપંદનો છે – તેને 
આԵા સાથે જોડવું નહી.ં શરીરની આંતરિԃયાનો ԥાતા-ԍՋા આԵા છે.  

 સાચા/યથાથӪ સըસંગમાં અવકાશમાં અլય ԥાની પુԀષના આԵાની શિԝ હાજર 
હોય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [863] 07 NOV 2004 B 

 ԧાર ે ԥાનીની સાથે કોઈ յયિԝ જોડાય છે ըયાર ે յયિԝની Ԑԥાશિԝ ધીમે ધીમે 
ӽગશે – જ ે સાધકમાં ԥાતા-ԍՋા બનશ.ે િԃયાથી સંસાર તરી શકાય નહી.ં પરંત ુ
ԥાનીના િનըય չમરણથી બધું ફરી જશે. ԥાન શિԝનું િનըય չમરણ કરો.  

 ભલે યોગ કરો, બીજંુ બધુ ંકરો પણ અંતે મિુԝ તો ԥાનથી જ આવશે – યોગથી મુિԝ 
નહી ંઆવે, ભિԝથી મુિԝ નહી ંઆવે. આધાર ԥાનનો જ છે. ԥાનનો Ԑકાશ મુ՚ય 
છે.  

 જો յયિԝને વદેના/પીડા થાય તો જ ԥાન શિԝને આՓાન મળે છે. એમ લાગે કે 
“િજંદગી ઓછી છે, અન ે કંઈ થતુ ં નથી. સમય વહી રՑો છે” તે વદેના છે. ԥાનનો 
Ԑકાશ મળે તેનાથી છેક પૂનમના ચԍં સુધીની અવչથા બનાવવાની છે. અહી ંસંસારની 
િԃયાની વેદનાની વાત નથી. આԵા ન મળે તેની પીડા એ વેદના છે – સાધન છે.  



76 
 

 ԥાની સાથે જોડાવંુ ત ે ભિԝ છે. કોઈ પણ િԃયા Ԃદયના ભાવથી કરવી/આԵાના 
ભાવથી કરવી તે ભિԝ છે. “વહેવારની બધી જ િԃયા આԵા મેળવવા માટે જ કԀં છંુ” 
તેવો ભાવ રાખો તે ભિԝ જ છે. અંદરની વૃિԱ જ મહՕવની છે.  

સըસંગ ԃમાંક [864] 14 NOV 2004 A 

 મોહ/મમતાનું પેમӱટ વેરમા ંઆવે છે – કારણ કે મોહ/મમતાને લીધે આԵા ઉપર લીલ 
બાઝી ગઈ – એટલે તેના પરમાણુઓ વેર લેશે. દુնમન કે વેરી મોહ/મમતામાંથી આવે 
છે.  

 ԧાર ે કોઈ મોટી કટોકટી/સંકટ/મնુકેલી આવ ે ըયાર ે આપણાં મન/બુિԺ/અહંકારનું 
રાજ ચાલતું બંધ થઈ ӽય છે, તેનું કઈં ચાલતુ ં નથી (દા. ત. ભૂકંપ) – અને ըયાર ે જ 
સըસંગની જԁર પડશ.ે ખાસ કરીને શરીર છૂટે અને મըૃયુ આવ ે ըયાર ે મોટી કટોકટી 
સӽӪય છે અને ըયાર ેમન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર ખસી ӽય છે. Ӿવન શું છે તે કટોકટી 
સમӽવે છે.  મન/બુિԺ/અહંકાર એ Ӿવન નથી. સંકટ આવે ըયાર ેધૈયӪ શિԝ જ કામ 
લાગે છે. સંકટન ેદૂરથી ‘જુઓ’. સંકટ તમાԀં બંધન કાપવા માટે જ આવ ેછે, સમજણ 
વધારવા માટે જ આવે છે. સંકટને ‘કઠોર કૃપા’ કહે છે – જમેાં յયિԝના 
અહમ/ચતુરાઈનો નાશ થાય છે. તમારી વાતને Ԟારયે પકડી ન રાખવી. છોડતા ંશીખો 
તો આંતરતપ થશ.ે  

 શંકરાચાયӪ મજુબ જગતનો ઉપયોગ કરીન ેજ આԵા મેળવવાનો છે. જગતને છોડવાનું 
નથી. શરીરનો ઉપયોગ કરીને જ આԵા ӽણી શકાય છે. પરંતુ જગત/શરીર પોતે 
િમթયા છે અને તેનો ઉપયોગ છે- આԵા મેળવવા માટે. િમթયા એટલે յયિԝ તેને જ 
સવӪչવ સમજ ે છે (ધન/કીિતӪ/સԱા/સંબંધ) – જ ે ખોટંુ છે. આ બધું સըય નથી. 
આԵા/સըયને સાથે રાખીને જગતમાં રહો.  

 સըસંગનું સુખ જ ેપરમાણુઓને મળે છે ત ેપણ ચાճયા જશ.ે જ ેӽણનાર  છે તે ટેձપરરી 
છે. સըસંગના સુખને પણ િનલӲપતાથી જુઓ.  

 કુટંુબના કતӪյયને ફંકશન તરીકે લો. તેન ે લોડ તરીકે ન જુઓ. յયિԝમાં આԵાની 
શિԝ અને Ԑકૃિતની શિԝ – બંન ેછે. Ԑકૃિતમાથંી ઊઠતી દરકે િԃયાને આંતરԍિՋથી 
‘જુઓ’, અંત:કરણન ે ‘જુઓ’. પોતાની ӽતનું માિલકીપણું છોડો. માԀં સંકટ/મારા 
ԐՇો/મારા સંબંધો/મારી વչતુ વગેર ેછોડો. ‘મારાપણુ’ં િમթયા છે. “હંુ” અને “માԀં” જ 
બધું અટકાવે છે. તમારા ԐՇો અનેક નથી – પણ Ԑકૃિતમાથંી બધું ઊઠી રՑંુ છે. 
સમજણની લાઈટ Ԑકૃિત પર પાડો- એટલે Ԑકૃિતનું િમթયાપણું છૂટી જશ.ે  

 સըસંગની સમજણ એ છે કે “માર ેઅદંરનો બધો જ િહસાબ ચો՚ખો કરવો જ છે”- ըયાં 
સુધી յયિԝ છૂટી નહી ંજ શકે. બધા બંધાયેલા જ છે. કમӪનો િસԺાંત કાયӪ કર ેજ છે. 
િહસાબ ચૂકવવો જ પડ ેછે. પીડા/દુ:ખ ભોગવી લેવુ.ં બધું કճયાણ માટે જ ચાલી રՑંુ છે.  

 કમӪ/ભિԝ/ԥાનનું સુખ હોય તેને ભોԝા થયા વગર કેમ લેવુ?ં 
 સુખનો હાશકારો તમારી Ԑકૃિતન ેમાિલકી આપશ ે– જ ેખોટંુ છે. ԍՋા બનવું જોઈએ. 

તેમ ન થાય તો ԥાનીને હાજર રાખો. (કૃոણ, રમણ મહિષӪ વગેર)ે. એમ લાગે કે મારી 
શિԝથી પહોચંાતું નથી ըયાર ેԥાનીને હાજર રાખો. આને જ չવાիયાય કહે છે. તીԙ 
ભાવના કરો કે “મને ԥાનીના પરમાણુઓ જ જોઈએ”.  

સըસંગ ԃમાંક [864] 14 NOV 2004 B 

 િԃયા કરવી સહેલી છે પણ સમજણ અઘરી છે. િԃયાથી - յયԝ વչત ુ – સારી થાય 
પણ જ ે અદંરનો કચરો દેખાતો નથી ત ે િԃયાથી નહી ં ӽય પણ સમજણથી ӽય છે. 
અંધાԀં ઉલેચવા માટે િનલӲપ ભાવ જ જԁરી છે.  

 િનલӲપતાથી જ મોԟમાં જવાય છે – ԥાનની ԐાિՃ થાય છે. ગમે તે થાય – અપમાન, 
ખોટ, િતરչકાર, ગેરલાભ, ગેરસમજણ – પણ િનલӲપતા જԁરી છે.  

 સըસંગમા/ંતીથӪમાં તમારા કુટંુબના સհયો/સગા/ંિમԋો સાથે હોય તોપણ સાથે બેસવું 
નહી.ં કારણ કે તેમની સાથે મનોવԥૈાિનક સાંકળ જડબેસલાક છે – એટલે ԥાનીની 



77 
 

વાણી ઉપરથી ӽય અન ેԥાનીનો લાભ ન મળે. અլયની માનિસક િչથિત/મન તમારી 
ઉપર અસર કરશે જ. એટલે દૂર જ બેસવુ.ં  

 յયવչથા હોય તો કામની જ՛યાએ/ઘરમાં તમારી બેઠક એકાંતમા ંઅલગ રાખવી. આ 
બાબતને દુિનયા અહંકારથી જોશ ેપણ તમાર ેતો ગરજ છે કે ‘આԵા જોઈએ’. એટલે 
બને ըયાં સુધી કામ ન હોય તો અિલՃ જ રહો.  

 અવરોધ આવ/ેિવરોધ આવે ըયાંથી જ ચેતનશિԝ ӽગે. કારણ કે અવરોધને પાર કરવા 
પડે. િનલӲપતા જ સૌથી મોટંુ સાધન છે – ԓՐાՅ છે. િનલӲપતા કદી છોડવી નહી.ં  

 પૃթવીલોક ઉપર જլમ થવાનું કારણ જ અહંકાર છે. એટલે અહંકારની દવા કરવી પડે. 
શરીરમાં થોડી અધૂરપ હોય તો જ શરીર ટકે. જો પૂણӪ િવકાસ થઈ ӽય તો શરીર ન 
ટકે. બધાન ેઅડચણ તો હોય જ. ઈՊરના નામનો આતӪ પોકાર કરો- પીડા ઊભી કરો. 
ԥાનીના સըસંગથી શરીરના પરમાણુઓ બદલાય જ છે.  

 Ԃદયની કઠોરતા અન ેԂદયની િનલӲપતામા ંશું ફેર છે?  
 જનેું મન Ԃદયમાં ઊંડ ેઊતરી ગયુ ંહોય અન ેԂદયની ભાવના તોડી નાખે અને ફԝ 

મન જ હોય- દા.ત. આજનું િવԥાન સાԀં લાગે પણ તેમા ંԂદય નથી, ફԝ મન જ છે. 
તેની સામે ઘણાનંુ વતӪન કઠોર લાગ ેપણ તે Ԑેમથી િમԋને ‘દુՋ’ કહીને બોલાવે તેમાં 
Ԃદય છે. આજની સչંકૃિત Ԃદય વગરની છે. િબનજԁરી ખોટી બહારની મમતા/મોહ 
હોય છે, પણ Ԃદય નથી – જ ે િહંસક છે. (ખોટો દેખાડવાનો Ԑેમ. તેનાથી અલગ, 
વાણી-વતӪન કઠોર હોય તોપણ ઘણી વાર Ԃદય હોય છે- તોપણ ફાયદો થશે જ. પુէռ 
Ԑકોપમાં આકરાં વેણ હોય તોપણ તે બીӽના લાભાથӲ હોય છે – જમેાં બંનનેે ફાયદો 
છે. આપની અંદર રહેલી ખોટી મોહ/મમતા ઘટાડો- તે Ԃદયની સંવદેનશીલતા નથી. 
જ ે જ ે յયિԝ મોહ/મમતાવાળી છે તે બધી દુ:ખી જ થાય છે – કારણ કે સામેનાને 
તમારા Ԑըય મોહ નથી.  

 પુԋ/પુԋી Ԑըયેના ખોટા મોહ/મમતાથી તેનો િવકાસ અટકી ӽય છે. મોહ/મમતાની 
મીઠાશ આԵાથી િવરોધી છે. յયિԝની િԃયાԵક સંભાળ લેવી જોઈએ પણ તનેી 
ચેતના િડչટબӪ થઈ ӽય તેવું ન કરવુ.ં  

સըસંગ ԃમાંક [866] 28 NOV 2004 A 

 յયિԝએ મોહને ըયજવો જ જોઈએ. તે આԵાને ખતમ કરી તેનો સવӪનાશ કર ેછે. મોહ 
յયિԝને મીઠો લાગે છે એટલે લોકો મોહને પકડી રાખે છે – સાવધાન! જો મોહ ӽય 
તો – લોભ/ԃોધ/Հષે/િતરչકાર/વેર બધું જ ӽય. ગીતા સાર પણ મોહ કાઢવાનો જ છે.  

 ԥાન չવતંԋ છે. માણસોને પણ ચોԜસ ԥાની/ગુԀનો મોહ હોય છે – સાવધાન!  
 બીӽ Ԑըયે લાગણી/ભાવ Ԑગટ કરતા ંઅદંર ԥાતાનો ભાવ રાખો – કારણ કે સંબંધમાં 

યો՛ય લાગણી/ભાવ તો જોઈશે પણ વધુ પડતા લાગણીવેડા નહી.ં તમાર ેԞારયે એમ 
ન કહેવું કે “મારો કોઈ ભાવ જ નથી પૂછતું”. આમ કહેશો એટલે આԵાનો મોટો 
Հષે/િતરչકાર કયӷ કહવાશ.ે પોતાના તરફ અլયની સહાનુભૂિતની અપેԟા ન રાખવી. 
અլયને મૌનથી સારો ભાવ આપવો. િԃયામા ં– તમે અլયના મોહમા ં– કે અլય તમારા 
મોહમા ંફસાઈ જવા ન જોઈએ.  

 յયવહારમાં અહંકાર ઢીલો રાખો અન ે આંતરતપ કરો તો અવરોધો ઘણા ઘટી જશ.ે 
આંતરતપ વગર Ԑગિત નથી. પુԀષાથӪ વગર આવરણ નહી ંӽય. લોકો իયાન કરશ,ે 
ԥાનીની વાણી સાંભળશે – પણ વતӪમાનમા ંઆંતરતપ કરતા નથી. ԥાતા-ԍՋા ભાવે 
શાિંતથી િԃયા વગર રહો. જો શભુના રչતે 99% માકӪ  હોય તોપણ આԵામા ંતમને 0% 
માકӪ  છે. આԵા માટે શԺુ ભાવ જોઈએ.  

 જો અંદરની પીડા અને ભાવ સાચા હોય કે “હંુ Ԟાં મોટો સԤન/իયાની કે સાધક છંુ?” 
તો મોહ કપાઈ જશ.ે ત ેશԺુના માગӲ જશે. િચԱશુિԺ થશ.ે  

 પસંદગી વગર જ ેકમӪ સહજ રીતે આવે ત ેભલે ન ગમતું હોય તોપણ ત ેમોહ વગર કરો. 
ન ગમતું આવી પડલે કમӪ કરવાથી જ આંતરતપ થશ.ે ગુԀ શિԝનું અનસુંધાન કરીને 
કમӪ કરો, અને આંતરતપ કરો.  



78 
 

 յયિԝ પોતાની ચોԜસ ઈમજે મનમાં ઊભી કર ેછે. એમ જુઓ કે આ ઈમજે ખોટી છે. 
ԧાર ેકોઈ આ ઈમજે તૂટે તેવું વતӪન કર ેըયાર ેઆંતરતપની જԁર છે. આપણી ઈમેજનુ ં
દોરાવાર પણ મૂճય નથી. ઈમજે તૂટે ըયાર ેજ સદગુԀના ԥાનને હાજર કરો. તમારાથી 
કોઈ ખોટંુ રીએ՘શન અપાઈ ӽય તો જવેી ખબર પડે એટલે “મારાથી ખોટંુ થઈ ગયું 
છે” તેમ જુઓ.  

સըસંગ ԃમાંક [866] 28 NOV 2004 B 

 ઘણી વખત કોઈ મહેમાન કે અլય յયિԝ સાથે તેના લેવલે ઊતરીને વાત કે ચચાӪ કરવી 
પડે ըયાર ેપણ તમે સાવચેતી ӽળવીને આંતિરક રીતે તેના લેવલે ન ઊતરો કે ન ભળી 
ӽઓ. નિહતર તમારી ӽગૃિત અને ચતેના તે પિરિչથિતમા ં ખોવાઈ જશ.ે અլય 
յયિԝ જમે Ԑકૃિતની મોજમા ં હોય તેમ આપણે ન કરી શકીએ. આપણો હેતુ તો 
આԵા/ԍՋા/ԥાતાનો જ છે.  

 ԥાની Ԑըયે મોહનો સંબંધ ન રાખતાં Ԑેમનો સંબંધ રાખવો જોઈએ તે સાચું? 
 ԥાની Ԑըયેનો મોહ յયિԝને ઊંચાઈ પર લઈ ӽય છે. ԥાની ધીમે ધીમે આ મોહને 

િનમӷહમાં બદલી નાખશે. પણ յયવહારમાં તો રહેવું જ પડે.  
 ગમો કે અણગમો તે રાગ-Հષે નથી. તે જլમમરણ કાપવામાં નહી ં નડ.ે રાગ-Հષેમાં 

િતરչકાર હોય. અણગમતી વչતુને ӽગિૃતથી જુઓ.  
 ઘણી વખત ટӬ ાવેલ વગરેમેાં કંઈ કામ ન હોય ըયાર ે “હંુ અદંરના ԥાનના Ԑકાશનંુ  

અનુસંધાન કરી રՑો છંુ” તેમ રાખવું. સૂઈ ન જવું. સમય ન બગાડવો.  
 ԐՇ- આપણ ે મોહથી સાવધાન હોઈએ પણ સામેની յયિԝન ે આપણા Ԑըય ે મોહ 

હોય ըયાર ેઆપણે તેના આԵા Ԑըયે Ԑીિત કરીએ તો તેનો મોહ ӽય?  
 સૌ Ԑથમ તો તમે આԵાની Ԑીિત કરો એટલે બચી ગયા. ԧાર ેકોઈ લેવડ-દેવડ થાય છે 

ըયાર ેતમારા તરંગો તે લેવડ-દેવડમાં ӽય છે. દા.ત. ફલૂ આપો છો તો તમારા તરંગો ફલૂ 
Հારા જશે. તમ ેહંમેશા ંપોિઝિટવ તરંગો આપો પણ ફળની આશા કદી ન રાખો. “મારા 
પોિઝિટવ તરંગો/Ԑિԃયાની અસર કેમ નથી આવતી?” તેવી ફિરયાદ પણ ફળની 
આશા જ થઈ. જો ફળની આશા વગર પોિઝિટવ તરંગો આપો તો આԵામાં જોડાઈ 
ગયા સમજો”. 

 ԥાનીનંુ Ӿવન નાિભમાથંી આવતું હોય અને તેન ેિવચાર/બુિԺ/મન/દેહ એમ કોઈનો 
આધાર ન હોય. ԥાનીની Ԑકૃિતને Պાસનો ખપ ન રՑો હોય – એટલે Պાસના ખપ 
વગરની વાણીને “પરા વાણી” કહેવાય. Պાસ એ Ԑકૃિતના સંચાલન માટે છે. ԥાનીના 
Պાસ નાિભમાં ચોટેંલા હોય છે – એટલ ેતેની ‘પરા વાણી’ હોય.  

 વહેવારમાં ઘણા માણસોને ԐՇો હોય છે કે “આ સુધરતા નથી”. અիયાԵમાં આપણે 
કોઈને સુધારવા માટે નથી આյયા પણ આપણું મરણ સધુારવા માટે પթૃવી પર છીએ. 
વહેવારમાં િશԟકો એમ ન કહી શકે કે “હંુ કોઈ ને સુધારવા માટે નથી”.  

સըસંગ ԃમાંક [867] 05 DEC 2004 A 

 અનાԵાને જ ેӽણ ેછે તે ભાવ છે કે બુિԺ છે? 
 જનેી સનાતન હિչત નથી તે અનાԵા. તે નાશવંત છે. તે Ӿવંત નથી. જોનાર અલગ છે 

– તે ԧાર ેઅલગ પડી ӽય છે ըયાર ેતેને પોતાનું શરીર પણ ӽણે કે બીӽનું હોય તેમ 
લાગે છે/દેખાય છે. બધા ંજ ԥેય (જ ેӽણી શકાય) થી તમે મોટા છો. નાની વչતુ મોટી 
વչતુ મારફત જણાય.  

 આԵા પોતાને અન ેપરને ӽણ ેછે. બુિԺ પોતાને ન ӽણી શકે. અનાԵાને આԵાના 
Ԑકાશથી જ ӽણી શકાય. અનાԵામા ંતլમય થઈ શકાય.  

 ӽણવુ ં એટલ ે શુ?ં જમે અિ՛ջમાં હાથ પડ ે તો તમે અિ՛ջને ӽէռો. આ ‘ӽણવું’ ત ે 
િવચાર કે બુિԺથી ન બની શકે. ӽણવું આԵાથી બની શકે.  

 ԥાતાનો ગુણ આԵાનો છે. બુિԺ વદેન કર-ે સમӾ શકે પણ ӽણી ન શકે. િવચારોથી 
ԥાન ન થાય.  



79 
 

 સમજણ થાય તેને ԥાન કેમ નથી થતુ?ં  
 વ՞ચે અંતરાયો પડલેા છે એટલે. સમજણના સુખનું વદેન થાય છે- ԥાનનું વદેન થતું 

નથી પણ ԥાનના ઉપયોગમાં રહેવાય છે. ԥાનની ӽણકારી હોય. દરકેની સમજણનુ ં
չતર અલગ અલગ હોય.  

 ԥાન િવચાર/વાચંન/તપ/િԃયાથી ન થાય. િԃયાથી અંતરાયો કપાય.  
 յયિԝ શરીરથી છૂટી પડે એટલ ેભય છૂટી ӽય- કારણ કે શરીર સાથે સબંંધ ન રՑો. 

ԧાં સુધી ભય છે ըયાં સધુી અનાԵ સાથે એકԁપતા છે.  
 સըસંગમાં ԥાનના તણખા ઊડે છે અને િચԱમાં આ તણખો જ કાયӪ કરશ.ે  
 અનાԵાનો ભાર લાગે ըયાર ેજ આԵા તરફ ગિત થાય.  
 ԥાનનો સંબંધ શાՊત છે- શરીરનો નથી. શરીર છૂટી ӽય તોપણ અլય જ՛યાએ 

અનુસંધાન થઈ ӽય છે. અંતરાયોને કારણે જ ગિત ન હોય તેમ લાગે છે.  
 તુયાӪવչથામાં յયિԝ બિુԺ/ઊંઘ/չવխջથી છૂટી પડેલ હોય છે. સչંકૃતમા ં તુયાӪ એટલે 

ચોથંુ. તીԙ સંકճપ કરો કે “માર ેઆ ԋણ અનુભવોમાથંી બહાર નીકળવું છે અને તુયાӪમાં 
જવું છે”. જો તમ ેમાંગશો તો થશે જ.  

 તુયાӪતીત એટલે તયુાӪની સӽગતા પણ નીકળી ӽય. રમણ મહિષӪ, રામકૃոણ તુયાӪતીત 
છે. તુયાӪમાં દુ:ખ નથી. તમેા ં‘չવ’ ની સમજણ છે.  

 તમે ભલ ેગમે તેટલા ઊંચા અનુભવોમાં હો- ըયાંથી બહાર નીકળો. હંમેશા ંભાવ કરો કે 
“માԀં કામ હજુ કાચંુ છે – આ ન ચાલે”. તમાԀં િવચારલેું અને ӽણેલું બધુ ંજ અનાԵા 
છે. “કોઈ િવચાર નથી અને મને કઈં જ ખબર નથી” તે જ આԵા છે. “હંુ ӽણું છંુ” ત ે
અનાԵા છે.  

 અંદર ԧાર ેઅણુની ડમરી ઊડે ըયાર ેતરત જ ԥાન/ԥાનીને હાજર કરો. જો બાદમા ં
ખબર પડે તો ըયાર ેહાજર કરો. જ ેતમને ખબર પડે છે કે “આ આંતિરક હુճલડ મારી 
સંમિતથી નથી થતું” – તે આԵા છે અને આԵાનો ԥાતાભાવ છે. 

 Ԑકૃિતમા ં કઈં પણ થઈ ӽય, ઊથલપાથલ થઈ ӽય- નાસીપાસ ન થાઓ. તમે કઈં 
પણ હો – Ԑકૃિત તો અનાԵા જ છે. તમ ેતેન ે‘જુઓ’ છો અને ‘જોતા’ં જ તે બળી જશે. 
અંદરના પરમાણુઓને દબાવો નહી.ં તમને ખબર પડે કે ‘ખોટંુ થઈ ગયું’ એટલે ԥાનનુ ં
િકરણ શԁ થઈ ગયું. તમાર ેઆ જ કરવાનંુ છે.  

 વહેવારમાં ԥાની/ԥાનની શિԝને હાજર કરો. તમને ԥાનીની મદદ મળેલ છે.  
 અંદરથી ગુչસો/લોભ ... વગેરનેા પરમાણુઓ તો બહાર આવશ ેજ – પણ તે ‘હંુ’ નથી 

તેમ જુઓ. યાદ ન આવે તો ԧાર ેપણ યાદ આવે ըયાર ે‘જુઓ’. ઘટનાઓ તો બનતી જ 
રહેવાની. તમે ԥાતાના અિ՛ջ વડે પરમાણુઓને બાળો.  

સըસંગ ԃમાંક [867] 05 DEC 2004 B 

 તમે Յી કે પԀુષનું શરીર નથી પણ આԵા છો તેમ ԍઢપણે માનો. જો તમે તમને Յી કે 
પુԀષ તરીકે માનશો તો શરીરના પરમાણુઓને તમે અિતԃમી નહી ંશકો. તમે ԥાતા 
છો. ԥાની કોઈને Յી કે પԀુષ તરીકે નહી ંજુએ – પણ આԵાԁપે જ જોશ.ે અંદરથી 
તમે બધા કરતાં જુદા જ છો. બધાની અનુભૂિત જુદી છે. હંમેશા ંઅંદરથી એકલા રહેતાં 
શીખો. અહી ંઅતડા રહેવાની વાત નથી.  

 દરકેનો չવભાવ Ԑકૃિત Ԑમાણે હોય છે. તે કેવી રીતે ઘડાય છે? 
 յયિԝમાં રહેલ તેના પરમાણુઓ Ԑમાણે તેની Ԑકૃિત હોય. յયિԝના પરમાણુઓ તેના 

ગત જլમની ઇ՞છા/ભાવના Ԑમાણે હોય + માતૃપԟ + િપતૃપԟના પરમાણુઓ હોય. 
յયિԝનો չવભાવ આ બધાનંા િમԚણથી બને છે. જો તમે Ԑકૃિતના 
મોહ/չવભાવમાથંી છૂટા પડો તો આԵામા ંજવાય. յયિԝના પરમાણઓુનું બંધારણ 
ન બદલી શકાય – પણ તેનાથી છૂટા પડી શકાય. ઘરની કોઈ յયિԝના չવભાવ સાથે 
મેળ ન પડ ેતો દુ:ખી ન થાવુ.ં յયિԝ તેના પરમાણઓુના િવԥાન Ԑમાણે વતӪન કર ેછે. 
એટલે յયિԝનો રાગ-Հષે ન કરવો – પણ સમજણથી કામ લેવુ ં – ԥાનԍિՋથી કામ 



80 
 

કરવું. અદંરથી દુ:ખી ન થવુ.ં յયવչથા ӽળવવા માટે પુէռԐકોપ (ખોટો ԃોધ) કરવો 
પડે.  બધો પરમાણુઓનો િહસાબ છે.  

 સમજણ વધ ેતેમ શિԝ વધે. સંઘષӪ વધ ેતેમ શિԝ ઘટે. જમે જમે Ԑકૃિત સમӽય તેમ 
તેમ આԵા સમӽય.  

 ԧાં સુધી յયિԝ ԥાની ન હોય ըયાં સુધી િવչમય હોય. કિવ/િચԋકાર/સંગીતકાર 
વગેરમેાં િવչમય વધ ુ હોય- મ՛ુધાવչથા હોય. ԥાન થવાથી આવંુ નાદાન 
િવչમય/નાદાન મુ՛ધાવչથા ӽય છે અને કુદરતમાં બધે જ આԵા દેખાય છે – આ 
વાչતિવક મ՛ુધાવչથા/આՆયӪ છે. તે ԥાનમય/Ԑકાશમય છે. ԥાની Ԑકૃિતને ԥાનની 
મ՛ુધાવչથાથી જુએ છે. નાદાન મુ՛ધાવչથા નીકળી ӽય છે. ԥાની િવષયમાં એકાકાર 
ન હોય. િવષય તો આવે/ӽય. ԥાનીમા ંતેના પરમાણુઓ વહે છે અને નીકળી ӽય છે.  

 ԧાં સુધી յયિԝમાં આવરણ છે ըયાં સુધી તે આવરણો ગમે તેટલા મોટા ԥાનના 
Ԑકાશને રોકશ.ે પણ જો յયિԝને ԍિՋ પડી કે “મારા ંઆવરણો જ Ԑકાશને રોકી રՑાં  
છે” તો આ ԍિՋ કામ લાગશ.ે સըસંગમાં ઘણાને ԥાનીના յયિԝըવ/સંબંધ વગેરનેો 
ખપ હોય છે – પણ ԥાની સાથે ફԝ Ԑકાશનો ખપ રાખીને જ મળવું. Ԑકાશ Ԑըયેની 
જ Ԑીિત ઊભી કરો – તે કામ કરશ.ે  

 ԥાનીનો Ԑકાશ જવેો આવે છે તેવો જ ઝીલાતો નથી – કારણ કે આવરણો છે. પણ 
ԥાનીના Ԑકાશની խયાસ/અભીխસા/લગન હંમેશાં રાખો – તેને આંતરપુԀષાથӪ કહે છે – 
અને તે જ કાયӪ કરશે. પૂણӪ Ԑકાશ ઝીલવાની અભીխસા રાખો.  

 ԧાં સુધી յયિԝને લાગ ે છે કે અլયએ તમને છેતયાӪ/િવՊાસઘાત કયӷ/કપટ 
કયુӭ/નુકસાન કયુӭ/માયુӭ વગેર.ે.. ըયાં સુધી આ બધું ԥાનના Ԑકાશને રોકશ.ે ભલે આવુ ં
બધુ ંકરનાર յયિԝ બીજ ેબેઠી હોય તોપણ તે յયિԝ તમારી ચતેનામાં તો હાજર જ 
છે. તમારી આ િડչટબӪ ચેતના Ԑકાશને રોકશ.ે ԥાનીને ԐાથӪના કરો કે ત ે તમારી 
ચેતનાને Ԑકાશ મેળવવા માટે સԟમ બનાવે – તો આમ કરવાથી કાયӪ થશ.ે  

 յયિԝમાં Ԑકાશ નથી આવતો તે જ՛યાએ મહેનત નથી કરવાની – પરંતુ յયિԝનુ ં
િચԱ/મન કઈ જ՛યાએ કેવા અંતરાયોવાળું હશે તે પકડવંુ પડશ ે– જ ેઅઘԀં છે. իયાન 
કરો ըયાર ેજુઓ કે “મારી Ԑકૃિત Ԟાં ગૂંચ ઊભી કર ેછે?” – તેના પર Ԑકાશ ફӱકો એટલે 
કામ થશે અને સમજણ આવશ.ે આ સમજણ յયિԝને િવ՜ન સાથે પનારો પાડવામાં 
મદદ કરશે – પણ િવ՜નને બાળશે તો ԥાન જ . કાયӪ તો ԥાન જ કરશ.ે એટલે 
ԥાનિપપાસા જોઈશ,ે અને ԥાનિપપાસા માટે પોતાની ӽગૃિતથી સમજણ મેળવવી 
પડશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [868] 12 DEC 2004 A 

 પુԀષાથӪના બે Ԑકાર છે – 1. Ԕાંત પુԀષાથӪ અને 2. ԥાન પુԀષાથӪ.  
 ԧાર ેિવનાશી વչતુ – જવેી કે શરીર/અંત:કરણ/િવષયો/સૃિՋ વગેર ે- Ԑըયે ԚԺા થઈ 

ӽય તેને Ԕાંત પુԀષાથӪ કહે છે. વહેવાર ચલાવવા માટે Ԕાંત પુԀષાથӪ જԁરી છે – પણ 
અંિતમ સમયે રોવંુ પડશ ે – કારણ કે આ પુԀષાથӪ નકામો ખાડામાં જશ.ે յયિԝ જ ે
ધાિમӪક પԀુષાથӪ કર ેછે ત ેપણ Ԕાંત પુԀષાથӪ જ છે.  

 ԥાનનો પુԀષાથӪ યથાથӪ છે. յયિԝમાં અԥાશિԝ અને Ԑԥાશિԝ બંન ે પડેલી છે. 
Ӿવન આ બંન ે શિԝનું બનેલુ ં છે. Ԑԥાશિԝનો આધાર અԥાશિԝનો છે. 
અԥાશિԝમાં અંત:કરણ – મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર – આવ.ે તેમાં ԥાનની જԁર ન 
પડે. સંસારમાં િવԥાનની શોધો, સંપિԱ મેળવવી વગેરમેા ંյયિԝ અԥાશિԝથી કાયӪ 
કર ેછે. આ અԥાશિԝનો પુԀષાથӪ Ԕાંત પુԀષાથӪ છે. Ӿવન յયવહાર માટે તે જԁરી 
છે.  

 “પોતાની અંદર ԥાનશિԝ પડલેી છે” ત ેસમӾને  ԥાનશિԝના આધાર ેજ િનણӪય 
લેવો. ભલે બધુ ં જ કરો પણ ԥાનશિԝની સլમુખ આવી ӽઓ. յયિԝનું અԥાન 
તૂટવું જોઈએ, અંદરના પરમાણુઓ તૂટીને બદલવા જોઈએ. ԥાનીના સંપકӪ થી તે ધીમ ે
ધીમે બદલાશ.ે  



81 
 

 સըસંગમાં િનՆય કરો કે “મારી Ԑકૃિતના પરમાણુઓ બદલાઈ રՑા છે”. સըસંગ 
િસવાયના સમયમા ં અԥાશિԝના પરમાણુઓ સિԃય હોય છે – એટલે તમાર ે
આંતરતપ કરવું પડે – નિહતર ԥાનના પરમાણુઓ ઢંકાઈ ӽય છે. ԥાનમા ંિવԚામ ન 
હોય. ઊંઘમાં પણ Ԑԥાશિԝને શરીર સોપંવું પડ.ે આંતરતપમાં િનՆય કરો કે હંમેશાં 
આԵાતરફી જ રહેશો. તમારા કુટંુબના સհયો પણ જો Ԕાંત પુԀષાથӪવાળા હોય તો 
તેની સામે પણ તમારો િનՆય નબળો ન પાડો. આ સમજણ અન ે તેનો ઉપયોગ 
અըયંત જԁરી છે – નિહતર રાગ નહી ંતટેૂ.  

 કુટંુબ Ԑըયેનો માનિસક મોહ નડે છે – તેથી તેમનો Ԕાંત પુԀષાથӪ તમને દેખાતો નથી. 
આવા સજંોગોમા ં િનલӲપતા ઊભી કરો. આખો િદવસ કુટંુબની յયિԝઓ સાથે 
બેસવાથી બધાંના અંદરના પરમાણુઓ એકબીӽને નડ ે છે. 24 કલાક અિનવાયӪતા 
િસવાય એકબીӽ સાથે ન રહો – એકાતં શોધો. પિત-પԴી પણ 24 કલાક સાથે ન રહે- 
નિહતર મનોવૈԥાિનક અનુસંધાન થશે – એટલે ԥાનની ધારામા ંમનનો કબજો  આવી 
જશ.ે  

 એકલા પեયા પછી પણ િચԱ હંમેશા ં ઊիવӪગામી હોવું જોઈએ. િનձջ ԐવૃિԱ, િનձջ 
વાતો, િનձջ Ԑિԃયા ન કરો. વાણી/િવચાર/ભાવ/બુિԺ/મૌન ઉપર સંયમ હોવો જોઈએ. 
ભાવ/લાગણી ઉપર મૌન રાખી રાખીને િનયԋંણ રાખો.  

 ઘણી વખત િમԋો ભલે આիયાિԵક હોય તોપણ વչતુ તો એ જ થશે – િનલӲપતા નહી ં
જળવાય. કેટલી માԋામા ં સાથ/સહકાર લેવો તેનો િવવેક રાખવો. չવયંભૂ િશչત 
રાખીને એકાતંમાં રહો. િબનજԁરી કુતૂહલ/િજԥાસા છોડો. િમթયા ԐવૃિԱ/વાતો 
છોડો.  

 જનેે ԥાનની ગરજ હશ ેતે લોકો ઉપરની વչતુનું իયાન રાખશે જ. સાધકની સાધનામાં 
સըસંગ િસવાયના સમયમાં પડતાં મોટાં મોટાં ગાબડાં જ નડે છે – એટલે જ ԥાનનો 
િનՆય થયો હોવા છતાં પણ તેનો લાભ મળતો નથી. જો આમ ન થાય તો અંતરથી 
ԥાનશિԝને પોકાર કરો. િવԀԺ િչથિત/નુકસાનમાં િવચારો કે બધું જ િનયમથી થાય 
છે. તમે ԍՋા બનો – િવԍોહી નહી.ં  

 બુિԺ અન ેઅહંકારનો ભેદ શું છે ?  
 અહમ દરકેને હોય જ. કુદરતી અહમ ‘હંુ છંુ’ – તે િનદӷષ અહમ છે – તે પિવԋ છે – તે 

અિչતըવગત છે. પણ અહંકાર એ કճપના છે. յયિԝ માની લે છે કે - “હંુ શરીર છંુ, હંુ 
મન છંુ, હંુ બિુԺ છંુ, માԀં નામ છે, મારા સંબંધો છે” વગેર.ે.. અહંકારમાં કતૃӪըવ  છે. 
(અહંકારમાં ‘કાર’ એટલે કતૃӪըવ). խયોર અહમમા ંકતૃӪըવ  નથી- ત ેઆકાશ જવેુ ં િવરાટ 
છે. અહંકાર કૃિԋમ છે એટલે તેમા ં દુ:ખ આવ ેછે. ԥાન થતા ંજ ત ેશુԺ અહમને છૂટો 
પાડી દેશે. િનદӷષ અહમમા ં કતૃӪըવ આવતાં જ તેમા ં િવષ આવી ગયું – તે ઝેરી થઈ 
ગયો. આ રોગ કાઢવા માટે િચԱશુિԺ કરવી પડ.ે   

 અહંકાર રાગ-Հષે કર ે છે અન ે બુિԺ તેન ે Ԑમાિણત કરશે. સંઘષӪ કે મથંનમાં અહંકાર 
અને િવચારો છે – પણ ԧાર ેિનણӪય થાય ըયાર ેબુિԺ Հારા થાય છે.  

 અંત:કરણને શԺુ કરવુ ં પડ.ે િચԱશુિԺ થતાં અદંર/બહારના સજંોગો સુધરશ.ે 
અહંકારને બુિԺતરફી કરવાને બદલે આԵાતરફી/չવԁપતરફી/ઈՊરતરફી કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [868] 12 DEC 2004 B 

 સાધનામાં ગાબડા ંપડે તનેી ӽણ કોને થાય છે ? 
 આԵાન.ે કારણ કે ԥાનનો િનՆય થઈ ગયો છે – તેથી કમӪનુ ંબંધન નહી ંથાય અન ેબી 

રોપાવા નહી ં દે. ԍિՋ પડી ગઈ કે “આ ખોટંુ છે” તેથી તમારો Ԑકાશ તેના પર પડીન ે
કાયӪ કરશે – જ ેધીમે ધીમે બધું સુધરશ.ે જો કૃપા હોય તો જ ԍિՋ પડે. પણ જો ગાબડાં 
પեયાં તેની ખબર જ ન પડે તો શુ?ં յયિԝએ પોતે ӽતે ચેક કરવુ ંપડ.ે  

 ઉપશમ એટલ ેશુ?ં  



82 
 

 કઇંક સારો બનાવ/ઘટના બને એટલ ે િચԱ ԐસՂ થઈ ӽય અન ે પોતાના કષાયો 
ભુલાઈ ӽય તેને ‘ઉપશમ’ કહે છે. ԟાયક એટલે ԟય થઈ જવો. કેટલાક સાધકને 
ઉપશમ ભાવ જ ન થતો હોય ԧાર ેકેટલાકને અમકુ સમયે ઉપશમ ભાવ આવતો હોય.  

 સાધકોને સમજણને કારણે ઉપશમ ભાવ આવતો હોય- પણ પરમાણુઓ બદલાયા 
નથી તેથી ત ે કાયમી નહી ં રહે. અદંરનો કચરો કાઢવા માટે “મારા પર ԥાનની કૃપા 
થાય” તેવો ભાવ કરો. રોજનું Ӿવન પુէռમય હોવું જોઈએ – તો કૃપા થાય. કચરાની 
િચંતા ન કરો – પણ દરકેેદરકે કાયӪમાં પէુռ કરો. દા.ત. ઊડતા પԟીન ેજોઈને ભાવ કરો 
કે “તેનો આવતો જլમ મનુոયમાં થાય” તોપણ પુէռ થશે. જમો છો તો “ભગવાનની 
સેવા થઈ શકે તે માટે હંુ જમું છંુ” એવો ભાવ કરો. વગેર.ે. તમારા હાથમાં જ બાӾ છે – 
પણ յયિԝ તે ӽણતી નથી. િનરંતર Ԑકાશ સાથે જોડાઓ.  

 િવપરીત પિરિչથિતને શૂլય મનથી જોયા કરો કે “આ ખોટંુ છે...આ ખોટંુ છે” – તે કામ 
કરશ.ે Ԑકૃિતનું શુԺ અવલોકન કરો- તેને ટેકો ન આપો. િનરીԟણ/અવલોકન 
Ԕાંિતમાથંી નહી ંઆવે. ԧાર ેનામ/મԋં Ԕાંિતમાંથી આવશ.ે િԃયા ન કરો.  

 ԥાન એ અિ՛ջ છે. તેમાં બળવાપાԋ હોય તે બળે- પણ જ ે બળવાપાԋ ન હોય તેવી 
નԜર વչતુ અદંર હોય ત ેનહી ંબળે – પણ ԥાનના Ԑકાશથી તે દેખાશે. દેખાશે એટલે 
ધીમે ધીમે તે બળશ.ે ԥાનનો િનՆય થશે એટલે յયિԝના પોતાના ԥાનથી તેને બળવું 
પડશ.ે દેખાશે એટલે յયિԝને લાગશ ેકે “હંુ તો મહાપાપી છંુ” – આમ લાગવું તે કૃપા 
છે. પણ અદંરના આ નԜર પરમાણુઓ પોતાના આંતરતપથી જ જશે. રોજરેોજ 
આંતરતપ કરો. અંતમુӪખ થાઓ. આԃમણ ન કરો. અહંકારતરફી ન થાઓ. આંતરતપ 
જԁરી જ છે. પણ ટેլશન કે િચંતાથી આતંરતપ ન થાય. િચંતા તો અહંકારને જ થાય. 
પિરિչથિતને જવેી છે તેવી જ જોવી.  

 આંતરતપ કરતાં કરતા ંԐકૃિતનો કોઈ ચોԜસ ભાગ બળતો કે સધુરતો જ ન હોય ըયાર ે 
1. આપણા મગજમાં એમ હોય છે કે “મારી મહેનત અને પુԀષાથӪથી Ԑકૃિત બદલાશ ે– 
જ ે ખોટી વાત છે. Ԑકૃિતનો એક ભાગ Ԑકૃિતના બીӽ ભાગથી સધુરતો નથી.               
2. આપણી પોતાની ચેતના પોતે થાકી ӽય કે તમેાં રસ લેતી અટકી ӽય. (ચેતનાની 
બહેરાશ) 

 જનેે 1. અન ે 2. મજુબ થાય તેન ે િચંતા કરવી નહી.ં તેને બાયપાસ કરો અને શԺુ 
વતӪમાનને સમિપӪત થઈ ӽઓ – તો તેની ઉપરથી, તેન ેչપશӪ કયાӪ વગર તમે નીકળી 
જશો. ԥાનકળાથી તે શԞ છે – જમે મૃըયુ પછી પીડા નથી.  

 જો શԺુ વતӪમાનમા ંરહેતાં એટલા ઊંડા ઊતરી જવાય કે શું સાધવા બઠેા હતા તે ભૂલી 
જવાય તો ત ે ઊંચી અવչથા કહેવાય – કારણકે લԟ બિુԺમાંથી જતુ ં રહે છે પણ 
િનՆયમાં હોય. સાધવાનો િવકճપ તૂટી ગયો. અંતે તો િનિવӪકճપ જ થવાનંુ છે. આવી 
પળન ેչવીકારવી. ԥાતા-ԍՋાનો ભાવ િવચારથી કરલે છે ત ેખસી ӽય તો ભલ ેખસ.ે 
અંદર બધું શાંત છે. શરીર પણ અનુભવાતંુ નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [869] 19 DEC 2004 A 

 વચનવાળી յયિԝનો સંગ કરવો – તો આ વચનવાળી յયિԝ Ԟાં શોધવી ? 
 સદગુԀમાં દુ:ખમુિԝ િસવાયની અિભલાષા ન હોવી જોઈએ (મંડળ બનાવવાં, ગુԀ 

થવું, ԐિસિԺ મેળવવી વગેર)ે. તે કષાયો (ԃોધ/માન/માયા વગેર)ે Ԑըયે ӽગૃત હોવા 
જોઈએ. તેમને ભવખેદ હોવો જોઈએ.  

 સજંોગો સુખ/દુ:ખ/અનુકૂળ/Ԑિતકૂળ ગમ ેતે હોય, તેના ԥાતા-ԍՋા બનવાનો સંકճપ 
કરો.  

 સըસંગમાંથી બહાર નીકળો કે તરત જ չમિૃતનો અંધકાર છવાઈ ӽય છે. કારણ કે ત ે
ԟય નથી પાձયો – յયિԝ ԟાિયક નથી થયો. յયિԝને પોતાના અંતરાયો કાપવાનો 
ધલવલાટ હોવો જોઈએ. અંતરાયો કપાશે તેમ તેને કોઈ પણ કારણ વગર અંદર સુખ 
લાગશે – પછી બહાર ગમે તેવું વાતાવરણ હોય.  



83 
 

 યથાથӪ સըસંગ એટલે વԝાની વાણી Ԛોતાના અંતરાયો ભેદીને તેની અદંર પહોચેં અન ે
િચԱ શԺુ કર.ે પરમ સըસંગ એટલ ે ԥાની કઈં પણ બોલતા ન હોય તોપણ તેના 
મહાસુખના છાટંા અլયને સુખ સુખ કરી નાખે. આવા સըસંગમાં અંદરના અણુઓ 
બળશ.ે  

 જો ભવખેદ ઊભો થશે તો જ Ԑકૃિતનુ ં સારાપણું જશ.ે નિહતર માણસો Ԑકૃિતના 
સારાપણાને ENJOY (ઉપભોગ) કર ેછે – અને તેથી સըસંગ ઊડી ӽય છે. 

સըસંગ ԃમાંક [869] 19 DEC 2004 B 

 શԺુ વતӪમાનમા ંરહેતાં સમજણ ઊઘડ ેછે – શું તે ભિવոયમાં સુકાઈ ӽય ?  
 જટેલું չમૃિતમા ંԆહણ થાય તે સુકાઈ ӽય. չમિૃત સાધન છે – તે જશ.ે પરંતુ આ વԝાનું 

ԥાન અને વાણી չમિૃતમાંથી નહી ં પરંતુ չમૃિતને બાયપાસ કરીને આવે છે. અંદરનો 
આԵા વչતુને જુએ છે અને બહાર આવે છે – જ ેસીધું Ԛોતાના આԵામાં જ ӽય છે. 
એટલે અનેક જլમમાં ԥાની તેમની સાથે જ રહે છે. સըસંગ પૂરો થતાં બહાર 
կલકેઆઉટ આવે છે તે Ԛોતાના અંતરાયોને કારણે છે. પણ તેથી એમ ન માનવું કે 
આપણું પતન થઈ ગયેલુ ંછે.  

 અહી ંસըસંગમાં તમને મહાસુખ મળે છે. ԥાનનું દશӪન તમને મળી ગયું છે તે ԥાન અન ે
દશӪન હંમેશા ં સાથે જ રહેશે. તમાર ે ફԝ તમારા અંતરાયોને જ ઘસ ઘસ કરીને 
કાઢવાના છે. અહીનંા Ԛોતાએ હવે અլય કોઈ શાՅ વાચંવાની જԁર નથી કે અլય 
જ՛યાએ જવાની જԁર જ નથી. તેમણે ફԝ આવરણો ભેદવાનો ԐયԴ કરવાનો છે. 
આ પુԀષાથӪ જ ખૂટે છે. હવ ે તમાર ે ԥાન માટે Ԟાંય હાથ લાંબો કરવાની જԁર જ 
નથી. પરંત ુકાળા ંવાદળા/ંઅંધકાર આવે અન ેકમӪનો ઉદય થાય ըયાર ેપԀુષાથӪ કરવો 
પડે.  

 յયિԝનો ‘હંુપણા’ નો ભાવ કદી ન ӽય – કારણ કે ‘હંુ’ કદી જլમતો જ નથી. તે અનતં 
છે. તે આԵા છે. પરંતુ તેમાથંી જ ે ‘મારાપણુ’ં જ ે બધે ચોટેં છે તે માયા છે. յયિԝએ 
‘મારાપણુ’ં હટાવવાનું છે – ‘હંુપણું’ નહી.ં શરીર માԀં નથી. તમે શરીરને પોતાનું માլયું 
તે ખોટંુ છે. આ બધું ‘માԀં’ નીકળશે એટલે આԵા મૂળԁપે Ԑગટ થઈ જશ.ે ‘મારાપણુ’ં 
ખોટંુ છે. તેમાથી દુ:ખ આવે છે.  

 અլય յયિԝઓને સામાլય ન ગણો- તે તમારી મોટાઈ થશે.  
 ԧાર ે કમӪનો ઉદય આવે (અપમાન/આરોપ/આિથӪક નુકસાની વગેર.ે. થાય) ըયાર ે

આԵાની ӽગૃિત રાખો તો જ અદંરની ગાઠં અને અણુઓ તૂટે. આમ થાય ըયાર ેમાનો 
કે “મારા અહંકાર/મમતાથી બધુ ં િવપરીત થાય છે” અને ըયાર ે જ આԵાની ӽગૃિત 
જોઈશે. પુԀષાથӪ કરો.  

 જણેે પોતાનો આԵા ӽէռો તે પુԀષ (ԥાની). આવા બધા પુԀષો (ԥાનીઓ)નો 
આધાર એટલે પԀુષોԱમ Ԛીકૃոણ.  

 յયિԝના અદંરના ચીકણા પરમાણુઓ ԧાર ે બહારના પરમાણુઓ વડે ખӱચાઈને 
બહાર આવે એટલે અથડામણ થાય. આ અથડામણ થાય ըયાર ેજ આԵાનો Ԑકાશ 
તેના ઉપર ӽય અને તેનો નાશ થાય. જો અથડામણ ન થાય તો આԵાનો Ԑકાશ તેની 
ઉપર નહી ં ӽય. ԥાનીને પણ શરીરમાં આવવું પડયું – મતલબ કે હજુ ચીકણા 
પરમાણુઓ તેના શરીરમાં અંદર પડેલા જ છે. ԥાની માણસ હંમેશા ંઆԵાને Ԑાધાլય 
આપશ.ે ԧાર ેસંસારી માણસ હંમેશાં સંસારી બાબતને Ԑાધાլય આપશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [873] 16 JAN 2005 A    િચԱ િવશે -     

 શԺુ િચԱ શું છે? અશԺુ િચԱ અનાԵા અન ેશԺુ િચԱ આԵા તરીકે ઓળખાય છે- તો 
આ િચԱ શું છે ? 

 િચԱ અંત:કરણની એક શિԝ છે- જ ેમન બુિԺ અહંકાર તરીકે કામ કર ેછે.  
 અશԺુ િચԱ સાથ ે શુભ કમӷ કરો તોપણ કમӷ બંધાતાં જ ӽય. શુભ/અશુભ, 

પાપ/પુէռ અનાԵા છે. અનાԵાથી જլમો વધશ.ે પુէռશાળી પણ શԺુ િચԱ નથી.  



84 
 

 પાપ/પુէռ પાિથӪવ છે/પદુગલ છે. તે આԵાને અડતા નથી.  
 પુէռ થયું હોય તો તેના ԥાતા-ԍՋા બનો તો િચԱ શԺુ થાય. સાԀં કમӪ અહમ કે કતાӪ 

Հારા થતું હોય તો Ԑિԃયા થઈ ગઈ. પરંત ુԃોધ/લોભ/ઈષાӪ થતી હોય – પણ તમે ԥાતા-
ԍՋા હો તો કમӪ ન બંધાય. એટલે કતાӪપદ ԟીણ કરો.  

 સાંભળતી વખતે չમિૃતથી ન સાંભળો. չમૃિત રાગ અને Հષેની બનલેી હોય. તે 
િચԱશુિԺ નથી. પણ સમӾ લેવા માટે સાંભળો- ભલે યાદ રહે કે ન રહે- તો સમજણ 
પુէռથી આગળ છે. િԃયા કરતી વખતે રાખો કે “હંુ િચԱશુિԺ માટે િԃયા કԀં છંુ” તો 
કામ થશે – પણ “હંુ પુէռ માટે િԃયા કԀં છંુ” તેમ રાખો તો િચԱ શુԺ ન થાય.  

 િચԱ હંમેશા ં વતӪમાનમા ં જ હોય, ԧાર ે મન હંમેશાં ભૂત કે ભિવոયમા ં હોય. મન 
વતӪમાનથી દૂર ભાગતુ ંહોય.  

 “હંુ છંુ” તે શԺુ અહમ છે. પણ “હંુ આ છંુ, આ માԀં છે” તે અશુԺ અહમ છે- તેણ ે
શરીરને પોતાનું માլયું. ‘હંુ’ એ શિુԺ છે- ‘માԀં’ એ સંસાર છે.  

 શԺુ ‘હંુ’ કોઈ સાથે જોડાય એટલે અશુિԺ શԁ થાય. સાԀં/ખરાબ/ગમ/ેન ગમે વગેર ે
મનમાં થાય છે. મન બહાર ન ӽય- પણ િચԱ ગમે ըયાં ભટકે. શરીર અહી ંહોય પણ 
િચԱ Ԟાંક બીજ ેહોય. ભમવું/રખડવંુ તે િચԱનો չવભાવ છે. મનની શિુԺ કદી ન થઈ 
શકે- તેના પરમાણુઓ એવા છે. અશાતં મન ઉપર િચԱ આપવાનું છે- જોવાનું છે. તેથી 
મન િչથર થશ.ે તમારી શિԝ મનને િչથર કરવામાં ન ખચӪવી પણ િચԱ શԺુ કરવા 
ખચӪવી.  

 બિુԺ હંમેશા ં յયવչથા શોધે. તે બહારની յયવչથા ગોઠવે પણ બુિԺ અիયાԵમાં ન 
જવા દે. બિુԺ આԵાનું દશӪન નહી ંથવા દે.  

 તમારી અંદરથી જણેે ԐՇ પૂԣો છે તે િચԱ તમન ેઆԵામા ંલઈ જશ.ે બુિԺ નહી.ં  
 વતӪમાનમા ં તમારો Պાસ તમારા હાથમાં છે. તે રીતે વતӪમાનમા ં િચԱ હાજર છે- તે 

અંત:કરણન ે જુએ છે. િચԱ બહાર અને અદંર બધે જ જુએ છે. յયિԝના અદંરના 
અંતરાયો અને પૂવӪԆહો હોય તે િચԱની અશુિԺ કહેવાય.  

 િચԱ એ અંત:કરણની એક શિԝ/ઊӽӪ છે. િચԱની અવչથા પરથી յયિԝની િદશા 
નԜી થાય છે. જોવા, સાંભળવા, બોલવા, િવચારવા, મનને જોવા – બધે જ િચԱની 
શિԝ હાજર હોય છે. આԵા પાસે િચԱની શિԝ છે તેને િચિતશિԝ કહે છે.  

 મન/બુિԺના પરમાણુ નાશવંત છે. અશԺુ િચԱમાં નાશવંત પરમાણુઓ હોય છે- પણ 
િચԱ શુԺ થાય પછી તેના પરમાણુઓ જ નથી.  

 િચԱ 24 કલાક કાયӪ કર ે છે. તે પાિથӪવ શિԝ Հારા જ બંધન થાય છે. િચԱમાં જવેા 
ભાવ/િવચાર થાય તે મજુબ મન/બુિԺ/અહંકાર કામ કર.ે એટલે િચԱને હંમેશાં 
સંભાળવું અને સાચવવું.  

 સըસંગમાં િચԱ કાં તો શુભમા ંહશે અથવા જો સમજણ હશ ેતો શુԺમાં જશ.ે િચԱની 
અશુિԺ કપાય એટલે જլમમરણ કપાય.  

 અંત:કરણની શિԝ મનոુયને ચાર િદશામાં લઈ ӽય- મનુոય, દેવ, પશ,ુ નરક. પણ 
િચԱશુિԺ પાંચમી િદશામાં લઈ ӽય- કારણ કે આ શુિԺને કોઈ સંઘરી ન શકે.  

 શુિԺ હોય એટલે પરમાણુઓનું ગઠન થઈ જ ન શકે. આ શિુԺ િચԱ પોતે જ કરી શકે- 
મન/બુિԺ/અહંકાર ન કરી શકે.  

 િચԱની અવչથા તેન ેશԺુ કરશ-ે િԃયા (મԋં, જપ, સાંભળવુ,ં િԃયા વગેર)ે તેને શԺુ ન 
કરી શકે.  

 જનેું િચԱ શԺુ હોય તવેી յયિԝનો સըસંગ ખૂબ જԁરી. સારી વչતુને અહંકાર 
પોતાના ખાતે લઈ જશ-ે પણ િચԱશુિԺન ે અહંકાર ખӱચી ન શકે. Choiceless 
Awareness રાખો. સારા/ખરાબ બંનેને જુઓ. ખરાબથી ગભરાઈ ન ӽઓ. ખરાબી 
મનની છે- આԵાની નથી.  

 ԥાનીની વાણી સાંભળો અને આ વાણીનું િચંતન કરો. જો િચԱ ભટકતું હોય તો તેને  
િչથર કરો.  



85 
 

 િચԱની ӽગૃિત જ મહՕવની છે. (હંુ શરીરને, મનન,ે િવચારોને બુિԺને જોઈ રՑો છંુ). 
િચԱ હંમેશાં Ԑભુમય જ રહેવું જોઈએ- ભલે અપમાન/કે િનոફળતા કઈં પણ હોય.  

 જટેલી ӽગૃિત/Awareness રાખો તેટલું સાԀં- પણ જટેલી િԃયા ભળશે તટેલી અશુિԺ 
રહેશ.ે જ ેકઈં પણ ચાલે છે તે દરકેમા ંӽગૃિત રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [873] 16 JAN 2005 B    

 શԺુ િચԱથી જ અનાԵા ઘટે છે. શԺુ િચԱ એ જ િચિતશિԝ છે- તે જ આԵા છે.  
 િચԱને િનરંતર ચો՚ખું રાખો. વહેવાર, ધંધા, ગૃહչથાԚમ વગેરમેાં ӽગૃિત રાખીને 

પસાર થાઓ- ડૂબી ન ӽઓ. આમ સાંભળવું સાԀં લાગશે પણ յયિԝના અંતરાયો 
આ કરવા નહી ંદે.  

 ભલે સમજણ િՙલયર થઈ ગઈ પણ તમ ેિચԱની શિુԺની ӽગૃિતમાં રહી શકશો નહી.ં 
સજંોગો, Ԑસંગો, વહેવારો તમને ખӱચી જશ.ે આમ બને ըયાર ે િચԱમાં રાખો કે “ચાર 
ӽિત – દેવ, મનુոય, પશ,ુ નર–ના ચુંબકીય બળમાંથી માર ે છૂટી જવુ ં છે- આ હંુ કરી 
શકતો નથી”. આટલું રાખીને પછી જ ેથવું હોય તે થવા દો. બધુ ંતમે ӽણી નહી ંશકો. 
અંદરનું િવՉેષણ તમે નહી ં કરી શકો. ઘટનાઓને કારણે ԥાતા ડૂબી ગયો છે- પણ  
મનમાં એવો ભાવ રાખો કે “આ બધું ખોટંુ છે”- તેથી િચԱશુિԺ થશે અને મનનો 
સչંકાર પડશ ેજ ેકામ લાગશ ેઅને પરમાણુઓ ઢીલા પડશ.ે  

 કઈંક સાԀં કરવા ӽઓ અને કોઈ પણ રીતે િવ՜ન આવી પડે તેને અંતરાય કહે છે. 
અંતરાય માટે ઘટના કે յયિԝ જવાબદાર નથી. અંતરાયો પુદગલ (પરમાણુઓ) છે.  

 અંતરાય વખતે તમે કઈં કરી ન શકો. બુિԺથી પરમાણુઓ ન ӽય. ԥાતા-ԍՋાને 
અંત:કરણ સાથે સંબંધ નથી. તેથી પરમાણુન ેԥાતા-ԍՋાભાવ પહોચંી વળશે.  

 જો յયિԝને િચԱશુિԺનો સըસંગ ԐાՃ થયો હોય તો ԥાતા-ԍՋાભાવ આવી શકે- પણ 
તેના માટે Ԑીિત કે ગરજ હોવી જોઈએ. આવા સըસંગથી ԋાંસી બુિԺ સીધી થશ-ે તેથી 
બુિԺ હવે અદંર તાલ મેળવશ.ે  

 બુિԺ સձયક્/િչથર થાય તેથી આԵાના ծલેશ શԁ થાય- દશӪન બદલાય. આԵા પોતે 
સીધી રીતે કઈં ન કર ે પણ તેની શિԝનું િકરણ – Ԑԥાશિԝ – ӽગૃત થાય – તો 
ԥાતા-ԍՋા ӽગૃત થાય.  

 જો ԥાતા-ԍՋા ӽગૃત ન થયો હોય તો յયિԝ પોતાના મન, બુિԺ, અહંકારને વશ 
થવાનું બંધ કર-ે એટલે અંદર મે՛ջેિટક ફોસӪ/બળ ઊભુ ં થાય. જો તમે િનધાӪર/િનՆય 
કરશો તો આ વչતુ ધીમે ધીમે કામ કરશ.ે અંદર Ԑકૃિતનો ફોસӪ ઊભો થાય. રોજ իયાન 
વગેર ેԋણ, ચાર કલાક કરો તેથી ԥાતા-ԍՋા ઊભો થશે.  

 յયિԝએ બિુԺ/િવચારને બદલે પોતાના ચેતનથી/આԵાથી જોવુ.ં જથેી ઘણી અશુિԺ 
દૂર થશ.ે આԵાԁપે જોવું. જ ે િԃયા થશ ે તે յયિԝની બુિԺ/મનની હશે. આԵાની 
જોવાની શિԝથી જ બધુ ંશԺુ થશ.ે ӽણવામાં પડવું નહી.ં  

 નવરા હો ըયાર ે અથવા કામમાં વ՞ચે ԓેક લઈને જોનારને જુઓ. જ ે કઈં પણ 
િԃયા/વહેવાર કરો તે આԵાથી જ કરો- તો આԵાની પӽૂ થઈ ગઈ.  

 શરણાગિત કેવી અન ેકોની ?  
 “હંુ તમાર ેશરણે છંુ”- આવી յયવહાિરક િԃયાથી શરણાગિત ન થાય. જો յયિԝનો 

અહંકાર-(કાર એટલે કતાӪ) – શԺુ હોય પણ અહંકાર (કતાӪ) વડે િԃયા થતી હોય તો – 
“તેનું કતૃӪըવ  છોડી રՑો છંુ” તેમ રાખો. અંદરના આԵાને શરણે ӽઉં છંુ.  

 મનનો ભાવ રાખો કે, “હંુ આ છંુ/હંુ તે છંુ” – તનેે છોડવાનો છે- વહેવાર છોડવાનો 
નથી. ભલે આԵા ન દેખાય, “મામેકં શરણં ԙજ:”- માર ેશરણે આવ- કારણ કે તારાથી 
થતું નથી. જને ેԐગટ છે તનેે જોયા કરો. 

 જો કમӪ Ԑըયે આસિԝ હોય તો તેના ફળમાંથી આસિԝ છોડી દો. ફળની આસિԝમાં 
અહંકાર ન રાખો. ફળ ફԝ આપણા કમӪથી ન આવે.  



86 
 

 જોવુ/ંસાભંળવુ/ંઊંઘવું/ӽગવું/િવચાર/Պાસ – આ બધું જ કમӪ છે- ફԝ િԃયા એ જ કમӪ 
નથી. એટલે કમӪથી છૂટી ન શકાય. ઊંઘમાં પણ કમӪ ચાલુ છે. ઊંઘમાં અԥાન તરફ રથ 
આગળ વધે છે. ԥાનીનો રથ ઊંઘમાં પણ ԥાનમા ંજ આગળ વધે છે.  

 અિનવાયӪ કમӷ કરવાં પડ.ે િબનજԁરી કામ કરવુ,ં બોલવુ,ં મળવુ,ં િવચારવું વગેરમેાં 
իયાન રાખો. શરીર/મનને િબનજԁરી ન ચલાવો. કારણ વગર ԐવૃિԱઓ ઊભી ન 
કરાય.  

 સըસંગમાં િચԱ Ԟાંક ગયું તો તે શું ગણાય ?  
 િચԱ અહી ંԥાનમાથંી બહાર ગયું ըયાર ે – “આ ભટકે છે તે ખોટંુ છે” તેમ જો લાગે તો 

છેક રબર લાગી ગયુ-ં કારણ કે તમ ેӽէռું. ӽણવું તે ઇિլԍયાતીત વչત ુછે- ԧાર ેવેદવુ ં
તે સંવદેનાગત/ઇંિԍયગત છે. બંનેમાં ફેર છે.  

 જ ે յયિԝ પોતાના ઊંઘતા શરીરને જોઈ શકે તે મըૃયુને 100% જોઈ શકે. (જ ે રીતે 
બીજો માણસ જુએ). જ ેյયિԝ જોતા ંજોતાં મըૃયુમાં ӽય તેની ગિત ઉԱમ- કારણ કે 
મըૃયુને જોયંુ/ӽէռું એટલ ેતે ભૂંસાઈ ӽય છે- જમે કે Ӿવનમાં જોવાથી અને ӽણવાથી 
તેના પર છેક રબર લાગે છે અને ભૂંસાઈ ӽય છે – પણ જો મૃըયુ જણાયંુ તો ઉԱમ.  

 յયિԝએ પોતાની ઊંઘ સુધારવી જોઈએ. સૂતી વખતે “હંુ કોઈ ԥાની પુԀષને મળવા 
ӽઉં છંુ” તેમ રાખવંુ જોઈએ અને બધી જ િચંતાઓ છોડી દો અને જુઓ કે “ઊંઘ આવી 
રહી છે અને હંુ જોઉં છંુ”. આમ લાંબા સમય સુધી થશે તો ԥાતા ӽણશે કે શરીર ઊંઘી 
રՑંુ છે. આ ઉԱમ Ԑેિ՘ટસ છે. દરકેે પોતાની ઊંઘને જોવાનો અհયાસ કરવો જ. իયાન 
એક િԃયા છે પણ ઊંઘનો અհયાસ જԁરી છે.  

 િનકાિચત/ચીકણાં કમӷ ԥાનના અિ՛ջથી પણ બળતા ંનથી. આવા ંકમӷ આંતરતપથી 
બળે છે. յયિԝએ પોત ેજ ભԬી થવું પડે છે. ખુદના પોતાના તાપથી જ/મનથી બળવુ ં
પડે. જ ેઆંતરતપ કરી શકે તે આગળ છે- સըસંગમાં ર՛ેયુલર હોય તે નહી.ં અદંર તપવુ ં
જોઈએ- અંદર દીવાસળી લાગવી જોઈએ.  

સըસંગ ԃમાંક [874] 23 JAN 2005 A (સાԟી/ԥાતા/ԍՋા/ӽગૃિત)  

 શԺુ ભાવ Ԃદયમાંથી આવે કે િચԱશુિԺમાંથી ? 
 વહેવારનો ’શԺુ ભાવ’ મતલબ કે મન/બુિԺ/Ԃદય ચો՚ખું છે/મેલું નથી તેમ હોય છે. 

આ ભાવ અંત:કરણમાથંી ઊઠે છે – એટલે વહેવારનો ઊંચામાં ઊંચો ભાવ હોય તોપણ 
յયિԝ આિધ/յયાિધ/ઉપાિધ એટલે કે જլમ/મըૃયુમાંથી નીકળી શકતી નથી અને આ 
ԥાનԍિՋ નથી.  

 ԥાની પԀુષ ԧાર ેશԺુ ભાવ શկદ વાપર ેըયાર ેઅંત:કરણ સાઈડમાં છે અને તેમા ંભળી 
જતું નથી. અંત:કરણ તેન ેજુએ છે. એટલ ેઅંત:કરણ ન ભળવાને કારણે ચતેન મેલુ ંથતુ ં
નથી – અન ે િચԱશુિԺ થાય છે. સըસંગમાં પણ յયિԝ જો અંત:કરણને સાઈડમાં 
મૂકીને ફԝ ‘સાંભળે’ તોપણ િચԱશુિԺ થઈ ӽય.  

 તપ પણ અહંકારમાંથી આવે છે. પણ તપની િԃયાને અંદરથી તમે ‘જુઓ’ છો તો 
અંત:કરણનો સંչકાર પડશે નહી.ં  

 દુ:ખમુિԝ માટે ԥાનીના ԥાનનું અનુસંધાન કરો. દુ:ખમુિԝ માટે સતત તાલાવેલી 
રાખો. 

 ԧાર ે મન/િવચાર/કતાӪપદમાંથી તમાԀં અનુસંધાન છૂટી ગયું હોય અન ે સըસંગમાં 
ԥાતા તરીકે તમે કાયӪ કરો છો ըયાર ે જુઓ કે “આ શરીરԁપી મશીન સાંભળે છે” – 
આԵાની શિԝ છે એટલે મશીન સાંભળી શકે છે અન ેહંુ આ ‘Ԛવણ’ નો ԥાતા છંુ. જ ે
ԥાની બોલી રՑા છે તેના ԍՋા ન થાઓ. ԧાર ેઆમ થાય છે ըયાર ે િચԱશુિԺનું તપ 
થાય છે. ԥાતા-ԍՋાનો ભાવ અંત:કરણમાથંી ન આવ-ે ત ે િચԱશુિԺમાથંી આવે છે. 
આમ, િચԱશુિԺથી જ ેિԃયા થાય તેને શԺુ ભાવ કહેવાય.  

 સાԟી અને ԍՋામા ંશું ફેર ? 
 ԧાર ે મનથી નԜી થાય કે માર ે વહેવાર ચો՚ખા રાખવા છે/ખોટંુ કરવું નથી/બધાનું 

સાԀં જ કરવુ ંછે વગેર.ે... આમ થાય ըયાર ેમનમા ંએક ઊંચો ԚેՌ ભાવ ઊભો થાય છે. 



87 
 

આ અહંકારથી જુદો હોય તેવો સાિՕવક ભાવ સતત થાય ըયાર ેમનમાં એક ખૂણો ઊભો 
થાય છે – તેને સાԟીભાવ કહે છે. સાԟીભાવ શુԺ નથી કારણ કે તે અંત:કરણમાંથી 
આવે છે – પણ ત ે‘શભુ’ છે. બધું મનના સારા ભાગ/ખણૂામાથંી જ આવશે એટલે શુભ 
છે. આ બધું յયિԝને સાԀં લાગે છે પણ લાંબે ગાળે સાԟીભાવનો બોજો પણ 
յયિԝને ભાર ે પડશ ે – કારણ કે ત ે તેનુ ં મૂળ չવԁપ નથી. (સાԟી = Witness) 
સાԟીવાળી յયિԝનું મન હંમેશા ંિԃયા જોતંુ જ હશે – તેને Magnetic સլેટર કહે છે. 
ધમӪના ԟેԋમાં સાԟીભાવનો ખબૂ મિહમા હોય – ԥાનીનો મિહમા ન હોય – પંિડતનો 
મિહમા હોય.  

 ԧાર ેյયિԝને લાગે કે સાԟીથી કઈં વળે તેમ નથી-ըયાર ેસાԟીના વળતા ંપાણી થાય.  
 સાિՕવકતા અંત:કરણમાથંી જ ઊઠે છે. յયિԝમાં હજુ ‘પરા’/‘Ԑԥા’ ની શિԝથી 

જોવાયંુ નથી એટલે પુէռના પરમાણુઓ ‘શુભ’ ના જ છે – ‘શԺુ’ ના નથી. અંદર અન ે
બહાર બધે જ પરમાણુઓની જ રમત ચાલે છે. મનુոય જો ԥાતા-ԍՋા ભાવે િչથર થઈન ે
જુએ તો પરમાણુઓ શુԺ થઈ ӽય છે.  

 સાધનાની શԁઆતમાં સાԟી/અԥાન/સાિՕવક બધું સાથે જ હોય. ԧાર ેԥાતા-ԍՋા 
હાજર હોય ըયાર ેસાԟી ӽય. સાԟીભાવથી દુ:ખમુિԝ ન થાય.  

 յયિԝના અદંરના પરમાણુઓ ન બદલે તો બહારનું ગમ ે તેટલંુ સારામા ં સાԀં 
વાતાવરણ પણ દુ:ખ જ આપશે. િચԱશુિԺ કરો અને પરમાણુઓની રમતના ԥાતા-
ԍՋા થાઓ.  

 ӽગૃિત (Awareness) શું છે ? 
 ԧાર ેյયિԝને અંદરથી નԜી થઈ ӽય કે હંુ અહંકાર/શરીર/કતાӪ નથી ըયાર ેӽગૃિતનુ ં

િકરણ ફટેૂ. તે પહેલાં ન ફટેૂ.  
 1. બુિԺની ӽગૃિત/չમૃિતની ӽગિૃત յયવહાર માટે છે – જ ેજլમમરણ કરાવે છે. ભલ ે

յયિԝ બુિԺશાળી હોય તોપણ તે નડશે. આ ӽગૃિત અહંકારમાંથી આવે છે. તે 
પરામાં નહી ંલઈ ӽય.  

 2. ԥાનની ӽગૃિત- “હંુ અહંકાર નથી/હંુ બુિԺ નથી” તેવી ԥાનીના ԥાનની સમજણ 
અંદર ઊતરતી ӽય અન ેઆ સમજણ અંદરની ‘હંુપણા’ની સԱા બદલાવી નાખે – અને 
ખબર પડે કે “હંુ આ શરીર નથી પણ આԵા છંુ” – ըયાર ેઅંદરથી ӽગૃિત છૂટે અને આ 
ӽગૃિત બુિԺની ӽગૃિતને કંટӬ ોલ કર.ે બુિԺની ӽગૃિતનો માણસ બધાન ે‘પોતાનો’ ન 
લાગે પણ આ ӽગૃિતવાળી յયિԝ બધાને ‘પોતીકી’ લાગે. આ ӽગૃિતમાં 
અંત:કરણનો પાવર ન હોય – જ ેબધામાં હોય. બિુԺની ӽગૃિત જટેલી વધ ેતેટલો ભય 
વધે – પણ જો ԥાનની ӽગૃિત હોય તે ભય ઘટાડે. ԥાનની ӽગૃિત મનની પેલે પારથી 
આવે છે. 

 յયિԝનો સાԟી – શુભ ભાવ કે સՕવગુણમાથંી આવે છે. ԥાતા-ԍՋા અંદરની 
ӽગૃિતના િકરણમાંથી બહાર આવે છે. આ િકરણ ԥાનીના ԥાનથી જ ફટેૂ છે. હવ ે
ԥાતા-ԍՋાની સાવરણી ઓટોમેિટક સાધના વગર પણ અંધકારને દૂર કયાӪ કરશ.ે કઈં 
પણ િԃયા થાય, અદંર ӽગૃિતનું મીટર ચાલે છે.  

 ԥાનની ӽગૃિત વગર તમે ફԝ ‘શુભ’માં જ આગળ વધો છો. ԥાનીની મહેનત/ԐયԴ 
յયિԝને ԥાનની ӽગૃિતમાં લાવવાનો જ હોય છે. ԥાનની ӽગૃિતન ે
મըૃયુ/չવગӪ/નકӪ /લોક અડી શકતા ંનથી. 

 ԥાની હંમેશાં  ӽગૃિતન ેજ મહՕવ આપ ેછે. ӽગિૃત હોય તો જ ԥાતા-ԍՋા પદ આવે – 
અને સમજણ હોય એટલે ԥાતા અને ԍՋા એક થઈ ӽય છે. ԥાતા અન ેԍՋા એક જ 
શિԝમાંથી ઉըપՂ થાય છે. અંતે તો એકલું ԥાન જ રહી ӽય છે – શԺુ ԥાન.  

સըસંગ ԃમાંક [874] 23 JAN 2005 B 

 ઘણી વખત બધું સાԀં હોય અને અચાનક બધંુ બદલી ӽય અને પરમાણુનો હુમલો 
થાય તો આ ફેરફાર પરમાણુને કારણે આյયો કે આપણી Հષે બુિԺને કારણે આյયો? 



88 
 

 પરમાણુઓનું આયոુય અને ગિત હોય છે. ત ેસમય થાય એટલે ગિત કરશ.ે તમે એક જ 
મૂડમા ંકાયમી નહી ંરહી શકો. પરમાણુઓ ઉપર આપણું િનયંԋણ નથી પણ તમે તેના 
ԥાતા-ԍՋા થઈ શકો. તમે પરમાણુઓના માિલક નથી.  

 ԧાર ેબીӾ յયિԝ તમારા સપંકӪ માં આવે અન ેતમે તેના વતӪન માટે તેનુ ંઅપમાન કરો 
છો ըયાર ેતમે તમારી અંદર પરમાણુઓનું સજӪન કરો છો. આ સજӪન માટે તમારી બુિԺ 
દોિષત છે. પણ જો չવય ંԐકૃિતએ તમને મડૂલેસ કરી ના՚યા તો તમે દોિષત કે ગુનેગાર 
નથી.  

 જો બુિԺનો Հષે/ԃોધ ઊભો થાય તો ԥાનને હાજર કરો કે – “આ Հષે/ԃોધના પԟમાં હંુ 
નથી- મારી ભૂલ થઈ ગઈ છે. આ બધા પરમાણુઓ નીકળી ӽય તો સાԀં – માર ેતો 
િચԱશુિԺ કરવી છે” – આમ અંદરથી કરો. સતત કરો. તે કાયӪ કરશ.ે  

 ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવને કારણે પરમાણુઓ સતત બદલાય જ છે. તથેી તેમા ં(Ԑકૃિતમા)ં 
ભળી ન જવુ ં– તમ ેજુદા જ રહો. યાદ રાખો કે Ԑકૃિત તો સુધરશે જ નહી ં– પણ તમ ે
સમજણનો Ԑકાશ ફӱકતા જ ӽઓ અન ે પરમાણુઓથી છૂટા થતા ӽઓ. માԋ જોવું 
અને ӽણવું. Ԑકૃિતન ેકારણે જ ેઘટનાઓ બને તેમા ંપડવું નહી.ં  

 િવՊમાં દરકે વչતુ/પદાથӪ/յયિԝ બીӾ વչતુ/પદાથӪ/յયિԝને અસર કર ે છે – չપશӲ 
છે – અન ેએક વાતાવરણનું સજӪન કર ેછે. દરકે չથાન – ભલે તે ખાલી હોય – તોપણ 
એક વાતાવરણ સજӲ છે.  

 સાચો સըસંગ ԁપાંતરણ નહી ં પણ પિરવતӪન (Transformation) કર ે છે. એટલે 
બૌિԺક નહી ંપણ અિչતըવની ӽગૃિત વહેવારમા ં દેખાય. આ ӽગિૃત રાતોરાત નહી ં
દેખાય પણ થોડા ંવષӷ થાય એટલે અլય કહેશ ેકે “તમે બદલાઈ ગયા છો”.  

 ԥાતા-ԍՋા પોતાના દુ:ખને જોયા કર ેછે. તેની પાસે પોતાનો અિ՛ջ નથી પણ ӽગૃિત 
પાસે પોતાનો અિ՛ջ છે – તે દુ:ખને ખતમ કર ે છે. બહુ ઊંડંુ દુ:ખ હોય તો ધીમે ધીમે 
જશ-ે પણ જશ ે ખԀં જ. જ ે સըસંગમાં ӽગૃિત (Awareness) નો અિ՛ջ ન હોય ըયાં 
સમય ન આપવો.  

 આԵાનો Ԑકાશ એ չવԐકાશ અને પરԐકાશ છે. આԵાને પોતાને ખબર છે કે પોત-ે 
એટલે “હંુ” છંુ. આ ઉપરાતં તે બીӽ પર લાઇટ ફӱ કે છે અને તેને ӽણે છે.  

 Ԛીમદ રાજચԍંનું િવધાન “કર િવચાર તો પામ” નો મતલબ છે કે ԥાનથી મળેલી 
સમજણથી Ԑકૃિતને જોતા ӽઓ અને આԵાને પામતા ӽઓ. અહી ંભૌિતક િવચાર 
નથી કરવાનો.  

 જો յયિԝને પોતાની અંદર ӽગૃિત કે Ԑકાશ નથી અને તે સતત લાંબા સમય સધુી 
ચોԜસ સըસંગમાં ગઈ છે અન ેમનથી માને છે કે “માર ેકઈં કરવાનુ ંનથી- હંુ તો પહોચંી 
ગયો છંુ” તેના માટે મોટો ખતરો છે – તેના માટે Ԑકાશનો દરવાજો બધં થઈ જશ.ે 
હંમેશા ંમનમાં રાખો કે “હંુ તો અԥાની છંુ. કઈં કરી શકતો નથી. કેમ પહોચંાશે? માԀં 
શું થશે?” – તો તે յયિԝ ԥાનમાં આવશ.ે  

 ઘણી յયિԝને એમ લાગ ેછે કે “હંુ બહુ પિવԋ છંુ/િનમӪળ છંુ”- તો ԍՋા Ԟાં ગયો? સૂઈ 
ગયો? 

 ԧાર ેઆનંદની હેલી આવે ըયાર ેતે ԍՋાને ઢાંકી દે છે/ડૂબાડી દે છે. Ԟારકે આԵાનો 
આનંદ ઊભર ે ըયાર ે ԍՋા ડૂબે તે સાԀં છે- પણ ԧાર ે આ વչત ુ િવચાર/બુિԺԁપ ે
ડેવલપ થાય કે “મારા જવેો તો કોઈ નહી”ં- તે નુકસાન કર.ે ԍՋા સહજ રીતે રહેવો 
જોઈએ. પરાણે ԍՋાને maintain ન કરાય – અને આમ પરાણે ԍՋા રાખો તો તે 
અહંકાર થઈ ӽય – અન ેપરાણે કરલે હોય તેન ેԍՋા કહેવાય પણ નહી.ં ӽગૃિત પણ 
પોતાની મેળે જ હોય. ԍՋા પોતાની મેળે હોય – પણ નથી રહેતો એટલે આપણે તને ે
થોડો કંટӬ ોલ કરીએ છીએ – જથેી િચԱ/મન Ԟાંય ભમી ન ӽય.  

 જો અંતરાયો કે કમӪન ેકારણે ԍՋા ન રહેતો હોય તો ԥાનીને ԐાથӪના કરી શકાય. ԥાન 
મેળવવું સહેલુ ં છે પણ ԥાન Ӿવવું અઘԀં છે. રોજબરોજના Ӿવનમાં ӽગૃિત વધારી 
શકાય. (મામેકં શરણં ԙજ:). ԥાનીના ԥાન સાથે જોડાવું તેનું નામ ‘પરાભિԝ’. 



89 
 

સըસંગ ԃમાંક [875] 30 JAN 2005 A 

 અંદર ԃોધ/Հષે ચાલુ છે તે ખબર છે. પરંતુ જો સબંંધોની ગાડી પૂરપાટ દોડતી હશે તો 
રાગ/Հષે/ԃોધ ઘટશે નહી.ં Ԑારկધ મજુબના સબંંધો ӽળવવા પડે પણ સંબંધો 
વધારવા નહી ં– તો Հષે ઉપર કાબૂ આવ.ે જો յયિԝ સતત માને કે “આનો પિરચય કરી 
લઉં, આન ેમળુ,ં આની સાથે સંબંધ બનાવી લઉં” – તો સըસંગ નકામો બનશે – અન ે
ԥાનીનંુ અપમાન થયુ.ં  

 વધુ પડતા સંબંધ/પિરચય/ઓળખાણ કરવા દોડવું નહી.ં તેનાથી Հષે વધ.ે  
 ԃોધ/Հષે તો દેખાશે પણ મોહ/રાગ બહુ દેખાશે નહી.ં જમે જમે સըસંગથી ӽગૃિત 

વધશે તેમ તેમ રાગ ઘટશ-ે પણ ԃોધ/Հષે માટે મહેનત કરવી પડશ.ે પરંતુ આ બધામાં 
મોહ ખતરનાક છે. આખી ગીતા મોહ ઉપર જ છે. મોહ કેլԍમાં છે.  

 કપટ/લુ՞ચાઈ/લોભ/મોહના મૂળ ઊંડા ંછે. તે બંધન મજબૂત કર ેછે.  
 ԃોધ કાઢવો સહેલો છે. ԃોધ ઉપર ԍિՋ પડતાં જ ત ેધીમે ધીમે જશ.ે  
 જોવાની અને ӽણવાની શિԝ વધતી ӽય તો અનેક દોષો કપાતા ӽય. એટલે બહુ 

બધી િԃયાઓમા ંપડવું નહી.ં જોવા/ӽણવાનું જ ેપિરણામ આવે તે િԃયાનુ ંન આવે.  
 ԃોધ/અિભમાન/Հષે/ઘમંડ જોઈ શકાય છે – પણ કપટને જોઈ નહી ંશકાય. એટલે કહે 

છે કે કપટ/લુ՞ચાઈ/લોભના અનેક જլમ થાય છે. յયિԝને 
સાધના/իયાન/મોԟ/ભગવાનના દશӪનનો લોભ હોય છે- જ ે Ԑકૃિતમાથંી ગુણԁપ ે
આવતો હોય છે – એટલે յયિԝને છેતર ેછે. લોભ અને કપટથી બચો.  

 જો ԃોધ/Հષે થયા પછી તમે અદંરથી ‘આ ખોટંુ છે’ તેમ અનભુવો તો આ આԵાની 
શિԝથી તે નાબૂદ થઈ જશ.ે પણ જો ખોટંુ કયાӪ પછી પણ અદંરથી ‘આ ખોટંુ છે’ તેવો 
ભાવ ન થાય તો સમજવું કે յયિԝના ંકમӷ બહુ જ ભાર ેરહેવાના ંછે.  

 પોતાના દોષો જવેા કે ԃોધ/Հષે કાઢવાની જવાબદારી յયિԝની છે.  
 મોહ બધા જ દોષોનો રાӽ છે. મોહમાંથી અહંકાર જլમ પાձયો છે અને જլમમરણનું 

મૂળ મોહમાં જ પડેલુ ંછે. મોહ બહુ જ ખતરનાક છે.  
 મોહને કાઢવા માટે ӽગૃિતનો પાવર જԁરી છે. રાગ બીӾ વչતુની સાથે ӽગૃિત વગર 

પણ સુકાઈ જવાનો છે- પણ મોહ કઈં સુકાવાનો નથી. તેના માટે સતત દરકે િԃયામાં 
ӽગૃિત જોઈએ.  

 શુભ હેતુ કે કճયાણ માટે ԃોધ કરો તો પէુռ બંધાય છે. પણ સામેની յયિԝને તમારા 
ԃોધને લીધ ેદુ:ખ થશે – તનેા માટે Ԑըયાહાર કરવો.  

 કોઈના િવષે ખરાબ િવચાર કે ખાનગીમાં કճપના કરશો તોપણ તેના ંવમળ થશે જ. ત ે
જ રીતે અլય િવષે ઊંચો ભાવ કે શુભ ભાવ પણ અસર કરશ.ે આ બંન ેવչતુ તમારા 
જլમમરણને અસર કરશે. ભલે તમે ફԝ િવચારો જ કયાӪ હોય. જુઓ અને ӽણો કે 
તમારી ગાડી Ԟાં ӽય છે.  

 જનેો મોહ તૂટે અને ӽય તો յયિԝ એક જ જլમમાં મԝુ થઈ ӽય છે – જમે મકાનનો 
પાયો તૂટે તેમ. વતӪમાનમા ંӽગૃિત વધે તેમ મોહ તટેૂ. લોકો ԃોધ/અિભમાન ઉપર իયાન 
આપશે પરંતુ મોહ ઉપર իયાન નથી આપતા.  

 મોહ જ મ՚ુય છે. તનેે જ કાઢવો જોઈએ. સાધકે આ જ જોવુ ં જોઈએ. 
સાધના/મંિદર/તીથӪ/શાՅ બધે જ અંતે તો յયિԝ મોહ જ કર ેછે.  

 મોહ એટલે શુ?ં તેને કેમ સમજવો? 
 જ ે વչત ુ નથી અને છતા ં છે તેવી Ԕાંિત થાય તેન ે મોહ કહે છે. તેનુ ં અિչતըવ કે સત ્

નથી- છતા ં յયિԝ તેને સાચું માને છે. બીӽ શկદોમા ં મોહને માયા કહે છે. જગત 
Ԕાંિત છે પણ તે સાચું દેખાય છે. જો જગત આԵાની ԍિՋથી જુઓ તો 
નામ/ԁપ/આકાર ખસી ӽય. અહી ં અյયԝ પરમાણુઓ յયԝ થયા છે. જગતમા ં
બધું જ ફરી રՑંુ છે પણ આંખ કે ઇિլԍયોની તાકાત નથી કે તે ફરતું જોઈ શકે અન ે
પરમાણુઓ જોઈ શકે.  

 



90 
 

સըસંગ ԃમાંક [875] 30 JAN 2005 B 

 յયિԝને “હંુ છંુ” તેવી Ԕાંિત થાય છે પણ “હંુ આԵા છંુ” તેમ નથી લાગતું- તેથી 
આԵાનો િતરչકાર થઈ ગયો.  

 յયિԝ કહે છે કે,“માર ેસાધના કરીને આԵાને ӽણવો છે, માર ેઆԵાનો સાԟાըકાર 
કરવો છે” – પણ તમે પોતે જ Ԟાં અિչતըવ ધરાવો છો?  

 બુિԺથી સમӽય તેને દશӪન કહેવાય. દશӪન એ ԥાન નથી પણ દશӪન ԥાન તરફ ખӱચી 
જશ.ે જો “હંુ છંુ” તે Ԕાંિત તૂટી ӽય તો જ કામ થાય અને મોહ ӽય (Ԕાંિત ӽય).  

 અહમ િમթયા છે, કતાӪપદ િમթયા છે. “હંુ શરીરԁપે, મનԁપ,ે બિુԺԁપ ેનથી” – આ 
બધું મન કે બિુԺથી નથી માનવાનું- પણ િવવેકથી માનો, દશӪનથી માનો.  

 ԥાની Ԑըયે રાગ થાય/ખӱચાણ થાય તે મોԟમાં લઈ ӽય અને ԥાનની શિԝ વહે. જો 
ԥાન Ԑըયે રાગ હોય તો જ કામ થાય. પણ આ રાગ એ આԵા તો નથી જ. સમય જશે 
તેમ આ રાગ પણ જશ.ે  

 રાગના બે Ԑકાર છે- 1. અહંકારમાંથી આવતો રાગ 2. અહંકાર વગર આવતો રાગ. 
 Հષે (વીતરાગ) ӽય એટલે રાગ નીકળી જ ӽય.  
 ԧાર ેખબર જ છે કે જગત િમթયા છે – તો બુિԺથી અլય પાસેથી કામ કેમ કરાવવું ? 
 ԧાર ેյયિԝ પોતાની પાિથӪવ બુિԺના પરમાણઓુને ચો՚ખા કર ેછે કે ગુમાવે છે ըયાર ે

સામેના પરમાણુઓને પોતાનામાં ખӱચે તેવું કઈં રહેતું નથી. એટલે જ તમાર ેપરમાણુઓ 
ઉપર કામ કરવું પડશ.ે બુિԺની સમજણ յયિԝએ કાપવી પડશે અને છોડવી પડશ.ે 
એમ માની લેવુ ં કે “બુિԺની સમજણથી જ હંુ કઇંક સમӾ ગયો છંુ અન ેપહોચંી ગયો 
છંુ” – તે મોહ થઈ ગયો. ԧાર ે અવչથા આવ ે ըયાર ે બોલવું જ ન પડ.ે ԧાર ે બે 
ԥાનીઓ મળે ըયાર ેતેમન ેબોલવું જ ન પડે.  

સըસંગ ԃમાંક [876] 06 FEB 2005 A સըસંગના ંજુદાં જુદાં સુખ અને ફાયદાઓ, મહՕવ  

 સըસંગનું સુખ આԵાનું સુખ છે કે ગԀુતՕવનુ ંસખુ છે ? 
 દરકે յયિԝમાં પરાનુ ંગԀુતՕવ પણ છે. સૌ Ԑથમ બોલનારના ગԀુતՕવનુ ંસુખ Ԛોતાને 

મળે છે. અંત:કરણને લઘુતՕવ કહે છે – તેનો ભરોસો નહી.ં તેનાથી જ ે જુદંુ છે તે 
ગુԀતՕવ છે. આ ગુԀતՕવ અિવનાશી છે અને બદલાતું નથી.  

 Ԛોતામાં કોઈની સձયક્ બુિԺ હોય – (આડી બુિԺ ન હોય - જ ે આԃમણ ન કર)ે – 
Ԑԥાની શિԝ ӽગૃત હોય – તેમાં ગԀુતՕવ આյયું એટલે Ԛોતાની ӽગૃિત Ԑકાિશત 
થાય છે- અને Ԑԥાની બેટરી ચાજӪ થઈ ӽય છે. આ સુખ ગુԀતՕવથી જુદંુ છે.  

 બોલનાર յયિԝ કતાӪ/અહંકાર/િવՀાન તરીકે િવચારીને જવાબ નથી આપતી – એટલે 
જ ગુԀતՕવ Ԑગટ થયુ ંછે – ըયાર ેԚોતાની ӽગૃિત/Ԑԥા િવકિસત થઈ ӽય છે.  

 ԧાર ે ગԀુતՕવ હોય ըયાર ે Ԑԥાવાળાને Ԑԥાનુ,ં ӽગિૃતવાળાને ӽગૃિતનું અન ે
Ԑકૃિતવાળાને ભાવનું સખુ થાય છે.  

 ગુԀતՕવ ԐՇનો જવાબ આપે છે – તે Ԑકાશને આધાર ે શկદો Ԑગટ થાય છે – અને 
સમજણનું સુખ ԐાՃ થાય છે. જો յયિԝ એકલી એકલી બુિԺથી વાંચીને સમજ ેતો તે 
તકӪ થી સમજશે – ըયાં ગુԀતՕવ નહી ંહોય એટલે સમજણનું સુખ નહી ંમળે.  

 સમજણ છે ત ેԐԥા કે આԵાને չપશӪતી નથી પણ સમજણ બુિԺન ેչપશӲ છે – એટલે 
બુિԺની આԵાતરફી સમજ વધશ ે– અને ત ેԥાનતરફી થશ.ે  

 ԥાનીનો Ԑકાશ Ԛોતાનાં આવરણો ઉપર સીધો չપશӪ કર ે છે એટલે જլમમરણ કપાય 
છે. Ԑકાશને લીધે Ԛોતાના Պાસ/બુિԺ/Ԃદય/Ԑાણ િչથર થાય છે. અહી ં Ԛોતાને 
ԥાની/ԥાન Ԑըયે Ԑીિત હોવી જોઈએ.  

 જમે જમે સըસંગનું અનસંુધાન થતુ ં ӽય તેમ તમે Ԛોતાની વાંકી બુિԺ સવળી થતી 
ӽય. નકારાԵકતા નીકળતી ӽય – તેનું સુખ રહે.  

 બોલનાર ԥાતાԁપે છે અન ે શિԝના કરંટԁપે બોલાય/સંભળાય છે. બોલનાર 
ԥાતાભાવથી બોલે છે- એટલે ઈથરમાં આ ભાવ Ԑસર ેછે. જ ેԚોતાના શરીરની માિલકી 



91 
 

છૂટી ગઈ હશે અને ԥાતા-ԍՋાભાવમા ં હશે તેના િચԱની શિુԺ થઈ જશ.ે Ԛોતાના 
ԐՇોને આ ભાવ/ԥાનશિԝ સીધી չપશӲ.  

 ગુԀતՕવ ԧા ંહાજર હોય ըયાં અંતિરԟના દેવો હાજર હોય.  
 જો કોઈ Ԛોતા ԥાતા-ԍՋાભાવમા ંન રહી શકે તો પէુռ બંધાય, શુિԺ ન થાય. એટલે 

Ԛોતા ԥાતાના ભાવમાં રહેવાનો ԐયԴ કર ે– તો જુદી જુદી સાધના ન કરવી પડ-ે અન ે
આપોઆપ િચԱશુિԺ થતી જ રહેશ.ે  

 બીӾ յયિԝ આԵા હોવા છતા ં પણ તેની સાથ ે સરખો յયવહાર ન થાય તો શું ત ે
ગુનો છે? 

 ના. તમે ભલ ેતેની સાથ ેԃોધ કરી દો – પણ આતંિરક રીતે તમે તેન ેઆԵા માનો છો 
અને તમારી Ԑકૃિતન ેકારણે ԃોધ થઈ ӽય છે. પણ આનાથી િવԀԺ જો અંદરથી તમ ે
એમ માનો કે “આને તો સંભળાવી દેવાની જ જԁર છે, પાઠ ભણાવવાની જ જԁર છે” 
– તો આ ગનુો છે- કારણ કે તમે լયાયાધીશ થયા અને તેના િવષે અિભԐાય બાիંયો- 
આ મત અનાԵાનો થયો. જો ӽણી જોઈને નહી ંપણ ભૂલથી Ԑકૃિતથી કાયӪ થાય તે 
ગુનો નથી. “હંુ મારી Ԑકૃિત સુધારીશ” તેમ રાખો તો િચԱશુિԺ થશે. ખરાબ 
માણસોની વ՞ચે િચԱશુિԺના ચાլસ વધુ રહે.  

 ӽગૃિતની અભીխસા ન બઝુાય તે માટે શું કરવું ? 
 જો Ԑકૃિતથી છૂટા પડો તો જ િચԱશુિԺ થાય – જ ેઆԵાના પԟમાં છે. જો સજંોગો 

બહુ જ ખરાબ હોય તો તાըકાિલક શԺુન ે બદલ ે શુભનું કાયӪ કરવુ ં અન ે չવչથ થયા 
પછી ԥાનીનંુ չમરણ કરવું. તમારી રીત ે િચԱ ચો՚ખુ/ંશիુધ રાખો તો ԥાની જવેી જ 
અવչથા થવાની શԁ થશે.  

 સըસંગ દરձયાન સըસંગની મӽમાં ન ભળો – પણ ӽગિૃત રાખો. “મારી ӽગૃિત વધ”ે 
તેવી અભીխસા રાખો.  

 જનેી ӽગૃિત વધે તે յયિԝ સૂતી હોય ըયાર ેપણ ઊંડે ઊંડે તે પોતે ઊંઘમાં ӽગૃત છે 
તેમ લાગે – આજુબાજુનું સંભળાય નહી ંપણ પોતે પોતાને ઊંઘમાં છે તમે જોશે. આ 
િનશાની એમ બતાવે છે કે હવે յયિԝનું મરણ પણ સુધરવાનંુ છે. અહી ં ԥાતા 
Ԑકૃિતથી છૂટો પડલેો છે અને ત ેઊંઘન ેપણ જુએ છે. મըૃય ુએ લાંબી ઊંઘ છે. વહેવાર 
સુધારો/ӽગૃિત સધુારો/ઊંઘ સુધારો/બધી Ԑિԃયામા ં ԥાતા-ԍՋા બની રહો. િԃયામાં 
ભળવાને બદલ ેતેને જુઓ અને ӽણો.  

સըસંગ ԃમાંક [876] 06 FEB 2005 B 

 કેટલાક ખરાબ સજંોગો ઊભા થાય જ ે િચԱને બગાડે તેવા હોય તો સામનો કરવો કે 
પલાયન ?   

 ԧાં સુધી જવાબદારીઓ છે/કતӪյય છે ըયા ંસુધી પલાયન ન કરાય. વહેવારના Ԑસંગમાં 
ԥાનને ઉતારવું તે ભિԝ છે. ઘણી વાર જવાબદારીઓ હોય તો ԥાનને મૂકવું પણ પડ ે
અને ԥાતા ન રહી શકાય. વહેવારથી ભાગવું નહી.ં  

 સામે ચાલીને જવાબદારી અને કતӪյય ઊભાં ન કરાય પણ જ ેહોય તે િનભાવો. 
 સըસંગમાં કોઈ સવાલ/જવાબ સમӽય કે ન સમӽય, પણ તમાર ેતમારા િચԱને જોયા 

કરવાનું છે – િચԱની સાથે રહેવાનું છે – એટલે િચԱશુિԺ થશે. સըસંગમાં ӽગૃિત 
રાખો. સવાલ/જવાબ મહՕવના નથી – ભલે ન સમӽય. յયિԝનો જլમ ‘չવԥાન’ 
મેળવવા માટે થયો છે.  

 ԥાનમા ં િԃયાનું મճૂય નથી- પણ ԥાનԍિՋનુ ંમૂճય છે. જમે જમે ԥાનԍિՋ થતી ӽય, 
ધીરજ થતી ӽય તેમ તમે આ ԥાનԍિՋ પિરણામો બદલાવે છે. કાળની સાથે ધીરજનુ ં
તՕવ રાખો. દરકે અંતરાયોનો િનિՆત સમય હોય છે. તમે અંતરાયોને અટકાવી ન શકો 
પણ સજંોગોને ધીરજથી પસાર થવા દો. સજંોગોનાં સખુ/દુ:ખ મનને չપશӲ છે. 
િચԱશુિԺથી મન ‘અ-મન’ થાય છે- એટલે સજંોગો અસર કરશ ે નહી-ં મન ટકરાઈ  
નહી ં શકે. ԐՇો આવે એટલે તેના ઉપર મન/બુિԺનું વકӪ  ન કરવું – પણ તમ ે



92 
 

બુિԺ/મન/િવચારԁપે નથી પણ “હંુ અյયԝ છંુ” તેમ રાખો તો દુ:ખના પરમાણુઓ 
જશે – ભલે દુ:ખ ગમે તટેલું દૂરથી આવતું હોય.  

 આંતરતપમા ં દુ:ખને ફԝ જોવાનંુ છે અને તમાર ેફԝ આԵાના પԟે જ રહેવાનું છે. 
આમ કરશો એટલે દુ:ખ જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [877] 13 FEB 2005 A 

 չવાિભમાનમાં કોઈને નીચા દેખાડવાના હોતા નથી – પણ અિભમાનમાં કોઈ ને કોઈ 
યુિԝ Ԑયુિԝથી સામેની յયિԝને નીચી/નાની દેખાડાય છે અને પોતે સવӪչવ છે, બધુ ં
જ ӽણે છે તેવુ ંહોય છે.  

 Ԟારકે յયિԝની અંદર ‘માનીપણું’ હોય છે. આ 
માનીપણું/અિભમાનીપણું/չવમાનીપણુ/ંઘમંડ (પોતાની કેપેિસટી કરતાં વધુ વજન મૂકે 
તે) જો નીકળી ӽય તોપણ յયિԝ તરી ӽય- મોԟ થઈ ӽય.     

 િમթયાԍિՋ – કે “આ શરીર હંુ છંુ” – તેમાંથી આ બધું આવે છે. જો յયિԝ પોતાના 
չવભાવને ઓળખી ӽય તો માનીપણું નીકળી ӽય. յયિԝ આ શરીરના પૂતળાન ે
સըય માને છે, સલામત માને છે – તેથી માનીપણું કાઢવું અઘԀં છે.  

 જો յયિԝ સતત – પોતાનું માનીપણું Ԟાં Ԑગટ થાય છે તે મԋં તરીકે રાખે અને 
માનીપણાને કાઢે તોપણ જլમમરણ કપાય છે.  

 મનોવԥૈાિનક રીતે ડેવલોપ થયેલુ ં િનમાӪનીપણું ન ચાલે. તે મોԟ તરફ ન લઈ ӽય – 
સાવધાન! չવԁપ સમӾને જ ેમાનીપણુ ંનીકળે તે જ કામ કર.ે  

 પોતાનું માન સામેથી ઊભું કર ેતે չવԁપને ઢાકેં છે- չવԁપથી દૂર ӽય છે.  
 յયિԝએ પોતાનો માનભંગ સામેથી ન કરાવવો – પણ અદંરથી અિલՃ રહેવું. નિહતર 

સામેની յયિԝને તો તમારો માનભંગ કરવો જ છે. ત ેજ રીતે સામેથી માન માગંવું પણ 
નહી.ં પોતાની મોટાઈ પણ દશાӪવવી નહી.ં ધંધા/ઓિફસમા ં રોલ ભજવવો પડ ે પણ 
અંદરથી માનનો չવાદ ચાખવો નહી.ં  

 જો ԥાનԍિՋમાં આગળ વધવુ ં હોય તો સારા માણસનો પણ જԁર હોય તેટલો જ 
સંપકӪ  કરવો. વધુ સપંકӪ  વધારવાથી તેની Ԑકૃિતના અવગુણો તમન ે(અહંકારને) દેખાશે 
– જ ેતમન ેજ નકુસાન કરશ.ે સըસંગ પૂરો થાય પછી તરત જ વીખરાઈ ӽઓ. લાંબી 
ચચાӪઓ ન કરો – કારણ કે յયિԝની Ԑકૃિત અլયમાંથી કઈંક દુગુӪણ શોધી જ લેશ.ે 
િબનજԁરી સંપકӪ  કે ચચાӪ ન કરો. յયવહારમાં જԁરી હોય તો મળવુ ં પડ ે અને ચચાӪ 
કરવી પડે પણ સાવધાની રાખો. ԧાર ે સાધકો અને સજજનો સાથે મળે ըયાર ે
અહંકારથી નહી ંપણ આԵભાવથી મળો.  

 હંમેશા ંԐાથӪના કરો-“મને અլયના દોષ/Ԑકૃિત ન દેખાય, તેને આԵા તરીકે જ જોઉં”. 

સըસંગ ԃમાંક [877] 13 FEB 2005 B 

 જો յયિԝ સճેસમેન કે વેપારીની જમે દરકે સબંંધ સાચવવા માટે સતત બહારથી 
મીઠાશ કયӲ જ રાખ ેપણ અંદરથી તેને કડવાશ હોય/અિ՛ջ બળતો હોય તો તમાԀં મન 
ચાલાક થઈ ગયું છે. ԥાનીને ԐાથӪના કરો કે “મારો આ િબનજԁરી બહારની મીઠાશનો 
રોગ મટાડો”. આમ કરશો એટલે તમન ેઅંદરથી જ આ તમારી Ԑકૃિત સામે વાંધો ઊઠશે 
કે “આ ખોટંુ થાય છે, આ ખોટી મીઠાશ છે”. અંદરથી સમજો કે તમન ેતેના յયિԝըવ 
સામે વાધંો છે- એટલ ે અદંરથી કડવાશ આવે છે. તેને આԵા તરીકે જોતા ં આ વાંધો 
જશ.ે  

 બૌિԺક રીત ે સըસંગમાં ԐՇોના જવાબ મેળવવા ԐયԴ ન કરવો. પણ જો બુિԺની 
ઉપેԟા કરશો, બૌિԺક ԐՇોની ઉપેԟા કરશો તો તમે આગળ વધશો. વાչતિવક 
મૂંઝવણ હોય તો ԐՇો રજૂ કરાય પણ બૌિԺક શાિંત માટે ԐՇો નકામા છે. અહી ં
બુિԺની ӽણકારીથી છૂટવાનંુ છે – તેનો ગવӪરસ ઉતારવાનો છે. તમે બુિԺપૂવӪક ભલે 
બધું જ ӽણતા હો તોપણ તે જլમમըૃયુ ઘટાડી નહી ંશકે. જટેલું બુિԺથી ӽણો તેટલુ ં



93 
 

અԥાન વધે છે. ԥાનનું કેլԍ પરાબિુԺ છે. બુિԺની ખજૂલીને બહુ ટેકો ન આપવો. 
ԥાનԍિՋમાં આવો. અહી ંબોલનાર બુિԺમાં નથી પણ ԥાનԍિՋમાં છે.  

 સըસંગમાં બધું સમӽય છે (દશӪન) પણ વહેવાર/પાલનમાં કેમ નથી આવતું ? 
 ԥાન પોતે અિ՛ջ છે. յયિԝને તકӪ /બુિԺથી નથી સમӽતું. સըસંગમાં સામે                                                                                                               

ԥાનનો અિ՛ջ છે – તેનો તણખો સમજણ આપે છે. િવષયો બુિԺથી સમӽય છે – પણ 
પોતાની ӽતને ઓળખવી હોય તો અિ՛ջનો તણખો જોઈએ – જ ેસમજણ ઊભી કરશ.ે  

 સըસંગ િસવાય વહેવારની િԃયાઓ અંત:કરણથી જ થવાની છે. ԥાનનો અિ՛ջ તેની 
જ՛યાએ ચાճયો ગયો. ԥાનની સમજણ અંત:કરણને ચોટંશે નહી.ં વહેવારનો ટӬ ેક જુદો 
છે. અહી ંવહેવારમાં ԥાનના તણખાને જગાડવાનો ભાવ કરો- એટલે સըસંગ વખતનુ ં
િચԱ ફરીથી Ԑગટ કરવું પડશ,ે કારણ કે ԥાની હાજર નથી – તેને ԥાનનું તપ કહે છે. 
ભાવ કરો કે મારી સમજણ બહાર આવ-ે એટલ ેધીમે ધીમે અંતરાયો કપાશ.ે  

 તમારી િԃયાને તમારો અહંકાર અન ે બુિԺ ઓળખે છે – પણ ԥાન/આԵા નથી 
ઓળખતો. જો յયિԝનો પԀુષાથӪ હોય અન ે ԥાનનો Ԑકાશ હોય તો આ Ԑકાશમાં 
િԃયાઓ સધુરવા લાગ ે છે. િԃયાથી બધું જ થાય પણ જլમ-મરણ ન અટકે. յયિԝ 
આંતરતપ કર ેતેને કારણ ેિԃયા ચો՚ખી થાય છે- અંતરાય વગરની થાય છે.  

 ԥાની પાસેથી પરાનંુ ԥાન յયિԝમાં આવી ӽય છે- જ ેદરકે જլમોમા ંસાથે જ રહે છે. 
જમે જમે આંતરતપ થશે કે “મને બહુ પીડા/અશાંિત છે/બહુ જ ઘેરાઈ ગયો છંુ”- તેમ 
તેમ અંતરાયો જશ ેઅને આચરણ હોય તે આવરણ વગરનુ ંથશ.ે ખરાબ આચરણ ત ે
આવરણ છે. յયિԝએ સાԀં આચરણ ન થતુ ંહોય તો અԥાન મટાડવાની દવા લેવી.  

સըસંગ ԃમાંક [878] 20 FEB 2005 A 

 અંતરાԵાને ԥાન/શાՅવાંચન/իયાન/સાધના વગેર ે Ԑકારના પિરԆહો હોય છે. 
તેમાંથી Ԟા રાખવા અને Ԟા છોડવા જોઈએ ? 

 શરીરને પણ તમ ે ઇ՞છા મજુબ રાખી/છોડી શકતા નથી. પિરԆહોનો માળો મનમાં 
થાય છે. એટલે મનમાં જ ેકઈં છે ત ેઆԵાની ԍિՋથી જોઈ લેવાને પાԋ છે. રાખવાને 
પાԋ નથી. કઈંપણ Ԇહણ કરવા જવેું નથી. ԥાતા-ԍՋા થઈન,ે જોઈને ӽણી લેવા જવેુ ં
છે.   

 ԥાનીના બોધને Ԇહણ કરો, સમજણને Ԇહણ કરો. ԥાનીની વાત કે, “આમ કરો તો 
મԝુ થવાય, આ સાચી પԺિત છે” – તે વાતન ેԆહણ કરો અને ‘જુઓ’. “હંુ આԵા છંુ, 
હંુ յયિԝ/પૈસાદાર/.... વગેર ે નથી”- તે Ԇહણ કરો. յયવહારમાં દેહ સાથે જોડાયેલ 
િનિમԱો રાખવાં પડ ે પણ અદંરથી તમ ે ‘આԵા’ જ છો. િનિમԱો દૂર ન કરવા-ં પણ 
આԵԍિՋથી ‘જોવા’ં. અլયના સજંોગો/સુખ/દુ:ખ ન જોવા ંપણ તમારા ԐાՃ સજંોગો 
મજુબ ચાલીને આԵામા ં જવાનું છે. કોઈને પણ અનુકૂળ 
સજંોગો/શરીર/મન/સંબંધ/કાળ િનરંતર રહેતા જ નથી તે યાદ રાખો. રાӽ રામને પણ 
િવષમ સજંોગો આવે છે.  

 એમ િવચારો કે મારી અંદર રહેલ આԵાને કોઈ સજંોગો չપશӪ કરતા નથી- તેમ મનમાં 
રાખો. “આ સુખી કેમ અને હંુ દુ:ખી કેમ?”- તવેી ફિરયાદ ન રાખવી. ઊભા થયલેા 
સજંોગો હંમેશાં  રչતો કરીને નીકળી જવા માટે છે. આમ િવચારશો એટલે કૃપા શԁ 
થાય. મનના પિરԆહો પણ સજંોગો જ છે- પણ તમે સજંોગ નથી- આԵા છો.  

 ઊભા થયેલા િનિમԱન ેઓળખો/ӽણો- તેન ેલાત ન મારો. સારા કે ખરાબ કોઈ પણ 
સજંોગો આવીને જશે જ. છેճલે તો શԺુ અવչથા જ રહી ӽય છે. સજંોગોને જોતા રહો. 
શરીર/નામ/յયવહાર/չથાન બધું જ સજંોગ છે. સજંોગોના ંટોળાંથી જુદા રહો.  

 Ԑાણશિԝને કારણે અદંર બહાર બનાવો બને છે. (ԃોધ/લોભ/િચંતા/ભય...) પણ આ 
જ ેથાય છે તેને ‘જુઓ’ એટલે તમ ેતેનાથી છૂટા પડી જશો.  

 શરીર/મન/બુિԺ હંુ નથી- તેમ જોવાનું છે. મનના િવચારો જોઈ શકાય છે- પણ “બુિԺ 
હંુ નથી” તે જોવું બહુ જ અઘԀં છે. કારણકે બુિԺ જ અહંકારની સાથે છે અને તેનાથી 



94 
 

જ જլમમરણ થાય છે. આ બધું જોતાં જોતાં બધાંથી છૂટા પડી જવાય ըયાર ે જ તમ ે
‘આԵા’ છો તેમ ખબર પડે છે.  

 બુિԺના સાԟી થવું જ અઘԀં છે – અને આ ન થઈ શકે એટલે յયિԝ ӽત ӽતની 
િԃયામા ંડૂબી ӽય છે – પણ બુિԺથી છૂટી પડી શકતી નથી.  

 મહાԵાને કદી બુિԺનો પԟ ન હોય- કારણ કે ગમે તેટલું સાԀં કર ેતોપણ બુિԺ હંમેશાં 
શરીરના પԟમાં જ હોય છે- આԵાના પԟમાં નથી હોતી.  

 બુિԺ જ અહંકાર/સંસારનું મૂળ છે. તેનાથી જ બંધન થાય છે. Ԑાણીઓમાં 
બુિԺ/અહંકાર નથી એટલે બંધન નથી- તેમનો િફ՘સ ԐોԆામ છે. માણસને બુિԺનો 
પિરԆહ છે- એટલે અઘԀં છે. િԃયાથી કઈં નહી ંથાય.  

 માણસને ખબર છે કે પોતાનામાં આԵા છે- એટલે ત ેભા՛યવાન છે. “આ આԵાની 
ӽગૃિત/શિԝથી જ ે સજંોગો ઊભા થાય તેની સાથે માર ે ભળવું નથી અને રોજના 
બનાવોને હંુ આԵԍિՋથી જોઈ શકંુ છંુ”- આમ વહેવારમા ં જટેલો જટેલો હવાલો 
આԵાને સોપંતા જશો તેટલી બુિԺ ખસતી જશ.ે આ રીતે બુિԺને નવરી/ԑી કરો.  

 ԧાં માԀં/તાԀં આવે ըયાં બુિԺ પર વળ ચઢે છે- આ જ՛યાએ બિુԺને િનવૃԱ કરો. 
իયાન/Ԛવણ/દશӪન વગેરમેા ંબુિԺની િનવૃિԱ કરો. આમ આԵાની શિԝ વધશ.ે  

 չવાիયાયમા ંકચાશ ન કરો. તમારામા ંԥાન આવી ગયું છે પણ չવાիયાય નથી. ԧાર ે
કમӪનો ઉદય આવે ըયાર ેԥાનાિ՛ջને ઉપયોગમાં લેવો. યાદ રાખો કે સમય પહેલાં કમӪનો 
ઉદય નહી ંથાય. ફԝ સըસંગ નહી ંચાલે પણ չવાիયાય/પુԀષાથӪ કરવો જ પડ.ે તમ ે
સજંોગોને આધીન નથી-પણ તેમાથંી પસાર થઈ રՑા છો તેવી ӽગૃિત રાખો.  

 જમે કળી ખીલીને ફલૂ થઈ ӽય તેમ આԵા પોતે જ ધીમે ધીમે પરમાԵા չવԁપ થઈ  
ӽય છે. Հતૈ નથી પણ અՀતૈ છે. અપરોԟાનુભૂિત એટલે બધુ ં જ હિરમય થઈ ӽય. 
અંદરના અԥાત મનનો અભાવ થઈ ӽય. આને જ પરમાԵ દશӪન કહેવાય છે.  

 સારા/ખરાબ બધા જ સજંોગો તમને ઊંચાઈ પર લઈ જવા માટે જ આյયા છે. Ԟારયે 
પણ સમયનો બગાડ ન કરો. ભલે બધી ԐવૃિԱઓ કરો પણ તેને આԵા સાથે જોડી 
દેવી- જોડાણ બુિԺ સાથ ેન કરો. ઊંઘમાં પણ આԵા સાથે જોડાણ કરો. (સૂતાં પહેલાં 
આԵા સાથે જોડાણ કરો) હંમેશા ં ԥાનનો પԟ લેવો. յયિԝની અવչથા પોતે જ 
ԁપાંતિરત થઈ ӽય છે. િવոણુનું નાિભકમળનું Ԑતીક આ જ દશાӪવે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [878] 20 FEB 2005 B 

 յયિԝની બુિԺને આԵાને બદલે અનાԵા તરફ કોણ દોરી ӽય છે ? 
 આપણી બુિԺ/અહંકાર. બુિԺ હંમેશા ં શરીરનો પԟ લે છે. પણ ԧાર ે બુિԺન ે

સըસંગમાં Ԑકાશ મմયો કે તરત જ બિુԺને સમજણ આવી ગઈ કે આԵા તરફ જવાનું 
છે- શરીર તરફ નહી.ં સસંારમાં જવા માટે કે અંદર જવા માટે – બુિԺ અિનવાયӪ છે. જો 
બુિԺનું ફંકશન સમӽઈ ӽય તો સમӽઈ જશે.  

 શરીરમાં બુિԺ એ બારણું છે. તેન ેફԝ દરવાӽ તરીકે જ જુઓ. આમ કરતાં જ બુિԺ 
ԥાનના Ԑકાશનો દુԀપયોગ કરી શકશે નહી.ં յયિԝના દરકે જլમમાં મળેલ શરીરન ે
બુિԺ પોતાનું જ માને છે. હાલમા ંઆ શરીર, ભિવոયમાં બીજંુ શરીર ... વગેર.ે  

 Ԟારકે ભા՛ય ઉદય થાય તો જ સમӽય કે શરીર માԀં નથી પણ તે આԵા મેળવવા 
માટે ઊભો થયેલો સજંોગ છે- અને સજંોગ બદલાય છે. એટલે શરીરન ેસજંોગ તરીકે  
જોશો એટલે બુિԺ પાવર વગરની થશ-ે અને ગԀુચાવી/ગુԀગમ ԐાՃ થશે. તોપણ 
કટોકટીમાં બુિԺ અનેક તકӪ -િવતકӪ  વડે તમન ેડરાવશ.ે (સંકճપ/િવકճપ)  

 յયિԝને જો આԵાનો િનՆય થઈ ગયો હોય પણ અનુભૂિત ન હોય તો કમӪ બંધન 
લાગે ? 

 ԧાર ેઅંદર ‘હંુ’ ની સԱા હોય ըયાર ેકમӪ ચોપડે ચડશ.ે પુէռ અને પાપ સામસામે કપાય 
નહી.ં ԧાર ેગԀુચાવી મળે ըયાર ે‘હંુ’ ની માլયતા તૂટી ӽય છે- એટલે յયિԝને ખબર 
પડે કે છે કે અહમ કે બિુԺને ટેકો ન અપાય- તે સારા ંનથી. આમ, ԧાર ેપાકો િનՆય 
થાય ըયાર બાદ જો દોષ થાય તો કમӪ નથી નડતું અને ચોપડે ચડતું નથી.  



95 
 

 બાળકનો આશય ન હોય એટલે બાળકનું કમӪ ન ગણાય. એક વખત િનՆય થઈ ગયો 
કે “હંુ આԵા છંુ” – એટલ ે“હંુ કતાӪ છંુ” તેવો આશય તૂટી ӽય છે. એટલે ભલૂ દોષ થાય 
તોપણ કમӪ ચોપડે ચડશે નહી.ં એટલે જ ગમે તે ઉપાય કરીને અԥાન મટાડવુ.ં થોડો 
સમય લાગશ-ે પણ સમજ કેળવી લો કે “હંુ આԵા છંુ- અને જ ેકઈં પણ દોષ થાય છે ત ે
મશીન કર ેછે.” – આમ કરવામાં તમારો અહમ ભાવ નથી. પણ જો յયિԝ પોરસાઈ 
ӽય કે “માર ેશું? મӱ તો િનՆય કરી લીધો છે કે હંુ આԵા છંુ” – તો દોષ લાગશે – અને 
આ Ԇંિથ નડશ.ે એટલે તમે સમજો કે ભલે તમે મશીન છો પણ કોઈને દુ:ખ તો ન જ 
દેવાય. આશય હંમેશા ંકճયાણનો હોવો જોઈએ.   

 ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવનું ՙનેકશન આԵા સાથે છે કે અહંકાર સાથે ?  
 આԵામા ંશિԝ નથી. તે િનિવӪકાર છે. ત ેબોલે/ચાલે કે િԃયા ન કરી શકે. તે િનરાકાર 

છે. તેમાં સુખ/દુ:ખ નથી- પણ આԵા ઉપર ચોટેંલા રાગ/Հષે/મમતા/મોહ વગેરનેા 
પરમાણુઓ છે તેને સજંોગો ટચ થાય છે.   

 સըસંગમાં બોલનારની વાણીના પરમાણુઓનું ઝૂમખું – સાંભળનારના Ԛવણયંԋમાં 
રહેલ પરમાણુઓના ં ઝૂમખાં સાથે ટકરાય છે. બનંેના આԵા સાԟી છે. બંને ઝૂમખાં  
ટકરાય છે. બોલનારના પરમાણુઓ આԵાની ભԬીમાંથી તપીને આવે છે એટલે ત ે
તપેલાં ઝૂમખા ં Ԛોતા ઉપર કામ કરશ ે જ. ԧાર ે સાધક ԥાની વગર એકલા કામ કર ે
ըયાર ેઆવું કામ નહી ંથાય.  

 એકલા յયવહારમાં હો ըયાર ે બહારથી આવતા ԃોધ/લોભ/અહંકાર/ઇ՞છાના 
પરમાણુઓ આપણી અદંર અથડાય છે. પરંતુ ըયાર ેસըસંગના પરમાણુઓ ઊભા નહી ં
હોય- વહીને આગળ ચાճયા ગયા હશ.ે ըયાર ે બંન ે બાજુના પરમાણુઓમા ં ԥાનના 
પરમાણુઓ નથી. આવી પિરિչથિતમા ંતમે ӽગિૃત રાખીને ભળો નહી.ં જુઓ કે “આ 
પરમાણુ હંુ નથી. હંુ ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવ નથી – પણ હંુ તેનો ԥાતા-ԍՋા છંુ”.  

 આપણને મુԝ ԥાતા-ԍՋા જ કરશ.ે બુિԺથી સવંેદન હોય- ԥાતા-ԍՋામા ંસંવેદન ન 
હોય. પણ ԧાર ેઆԵાનો પાકો િનՆય થઈ ગયો હોય ըયાર ેજ જોવંુ/ӽણવું આવશ ે
– એટલ ેઅઘԀં છે.  

 આԵાના ԟેԋમાં સારો ભાવ/ખરાબ ભાવ બંન ેબંધનનું કારણ છે. ભાવનું જլમ չથાન 
ગમા/અણગમા, ઇ՞છા/અિન՞છામાંથી છે. ભાવોથી આઠ Ԑકારની ગાઠં બંધાય છે.  
ӽગૃત રહેવાથી બંધન નહી ં થાય. ભલે તમને અશાિંત/ઉՀગે/િવષાદ થાય, પણ 
ӽગૃિત રાખો અન ેԥાતા-ԍՋા બનો. આ બધા પરમાણુઓમાં ભળો નહી-ં િનલӲપ રહો. 
દુ:ખના પરમાણુઓથી յયિԝ આԵા તરફ ખӱચાય છે- પણ સુખના નહી ં ખӱચે અને 
յયિԝ સુખમાં આԵાને ભૂલીને અլય કાયӪ કરશ.ે  

 સըસંગમાં ԥાનના પરમાણુઓ તમારી અદંર દાખલ થઈ ગયા છે એટલ ેԥાનીને યાદ 
કરતાં જ તમારી અંદરના ԥાનના પરમાણુઓ એિ՘ટવ થશ ેઅન ેકાયӪ કરશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [879] 27 FEB 2005 A 

 ԥાની પુԀષની સહજ ӽગૃિત હોય છે તે કેવી હોય છે ?  
 ӽગૃિત એટલે Ӿવન શિԝમાંથી ઊઠતી એક Ԑકારની સચેતતા છે. કીડીમાં પણ 

શારીિરક ӽગૃિત છે- તે પણ આડશ આવે એટલ ેરչતો ફેરવ ે છે. કીડીસિહત બધાંમા ં
આԵા/આԵશિԝ છે. આԵા વગર ӽગિૃત ન આવે. એટલે આપણી ӽગૃિતની 
પાછળ પણ આԵા છે. તમામ Ԑકારની ӽગૃિત પાછળ આԵા પડેલો છે.  

 મનુոયને પાંચ ઇિլԍયો છે- ત ે બધી ઇિլԍયોની પાછળ પાંચ Ԑકારની ӽગૃિત છે. 
મનુոયને પાચં જ՛યાએથી સԥંાઓ મળે છે તેના થકી ӽગૃિત િવકિસત થાય છે.  

 મનુոયમાં આԵા પાંચ ઇિլԍયો થકી કામ કર ેછે. કીડી રԟા પૂરતી જ ӽગિૃત ધરાવે છે. 
મનુոયની ӽગૃિતને પાંચ Ԑકારની ઇ՞છાઓ ખાઈ ӽય છે- અને મનુոયની ӽગૃિત પાંચ 
જુદા જુદા િવષયોમા ંિવભાિજત છે. ԥાનીની ӽગૃિત અિવભાિજત છે.  

 બિહરાԵાની ӽગૃિત િવભાિજત છે- અને ત ે ӽગૃિત ઇ՞છાને આધીન હોવાથી કમӪ 
બાંધ ેછે. જો ઇ՞છાને આધીન ન હોત તો ત ેકમӪન ેછોડત. આમ յયિԝ ફસાય છે. એટલે 



96 
 

ઇ՞છાઓમાં ӽગૃિત ઘટાડો. િચԱમાં રાખો કે ӽગૃિતન ે અિવભાિજત કરવાની છે. 
તમારી ӽગૃિત આԵામા ંજ રાખો.  

 બિહરાԵા થોડો સુધરલે હોય તો તેની ӽગૃિતનું չતર સુધરલે હોય. ધમӪիયાનની 
ӽગૃિત પણ յયિԝનું પિરવતӪન ન કરી શકે. અહંકાર ӽગતો નથી. ધમӪիયાનની 
ӽગૃિતથી શુભ બંધાય છે- પણ ԥાનીપુԀષ જવેી ӽગૃિત ન થાય- જլમમરણ ન 
કપાય. ӽગૃિત ન હોય તો બંધન ન કપાય.  

 અંતરાԵાની ӽગૃિત માԋ પાંચ િવષયોથી મુԝ થયેલી હોય તેવી ન હોય- ત ે
સըસંગમાં ડૂબેલી હોય તોપણ આ ӽગૃિત તેના આԵામાથંી છૂટતી નથી- કારણ કે ત ે
յયિԝ જ ેકાંઈ Ԛવણ/પӽૂ/નામչમરણ/દયા વગરે ેકર ે છે તે તેનો અહંકાર છે. એટલે 
આԵાની ӽગૃિત ըયા ં િડչકને՘ટ થઈ ӽય છે. આ յયિԝની સરળતામા ં પણ જ ે
અહંકાર છે તે કોમળ/મધરુ/સાિՕવક/પિવԋ અહંકાર છે. પણ તેનામા ંતાકાત નથી. 

 આપણી ӽગૃિતને આપણો અહંકાર ખાઈ ӽય છે. ԥાની ભાવના કર ેછે, સંકճપ કર ેછે 
કે “Ԛોતાના અહંકારને આԵાનો չપશӪ થાય”. તે કેમ થશ?ે જો બોલનાર પાસે આԵા 
ન હોય તો નહી ંથાય. એટલ ેજ ԥાનીના ԐՇ/જવાબ મહՕવના નથી- પણ ԥાની પોત ે
પોતાની ӽગૃિતમા ંઓતԐોત હોય છે. ԥાની ભાવ કર ેછે કે શկદો સાથે તેની ӽગૃિત 
ӽય છે. જો Ԛોતા “માર ે આԵા મેળવવો છે, માԀં કճયાણ કરવું છે” – તેવો િનՆય 
રાખે, તેવી ӽગૃિત રાખે એટલે ԥાનીની ӽગૃિત Ԛોતામાં ӽય જ.  

 Ԛોતા પોતાની અંદર જટેલી խયાસ/ઊӽӪ કેિլԍત કર ે તેટલા Ԑમાણમા ં અંદર ӽગૃિત 
ખӱચાશ.ે જવેી જનેી અવչથા- તેટલા Ԑમાણમા ંԥાનીની ӽગૃિત ખӱચાશે.  

 એટલે હવ ેસըસંગમાં Ԛોતાની િԃયા ફԝ િԃયા ન રહી પણ તેમાં ӽગૃિત સાથ ે િԃયા 
થાય છે. આ ӽગૃિત િԃયાને ભૂંસી નાખશે. એટલે અદંરના પરમાણુઓને ӽગૃિતનો 
કરંટ જશ.ે નિહતર ફԝ િԃયાને કારણે પરમાણુઓનો નાશ ન થાય.  

 અહી ં ӽગૃિત - સારા, ખરાબ બંને પરમાણુઓને ખતમ કરતી જશ.ે յયિԝની 
խયાસ/તીԙતાના Ԑમાણમા ં ӽગૃિતનું કામ થશ.ે અંતરાԵા પાસે જો આ ӽગૃિત 
આવશે તો જ સુખ આવશ.ે  

 ӽગૃિત આյયા બાદ (અનુભૂિત થયા બાદ) તે 24 કલાક હાજર ન હોય. Ԟારકે કમӪનો 
ઉદય આવે ըયાર ેӽગિૃત ન પણ રહે અન ેյયિԝમાં આવરણ આવી ӽય.  

સըસંગ ԃમાંક [880] 06 MAR 2005 A 

 ӽગૃિત શરીર/મન/બુિԺની પેલે પારથી આવે છે. ӽગૃિતનુ ં સુખ પરમ સુખ છે. તે 
દૂરની શિԝ છે- તે કેળવણી કે અનુભવની શિԝ નથી.  

 Ӿવનની ઘટનાઓ સપાટી ઉપર બન ેછે. ӽગૃિતનો એક છેડો ઘટના તરફ હોય અન ે
બીӽ છેડે તેનું મૂળ હોય ըયાં પરમ સુખ હોય છે. ઉપરનો છેડો મન/િચԱમાં હોય છે.  

 ઘટના બને ըયાર ે બંન ે છેડાના અનુભવ થાય છે. એટલે િવ՜ન/િવԟેપને દૂર કરવાનો 
ԐયԴ કરવો નહી.ં ӽગિૃત તેના પર કામ કરશે. ӽગિૃતના અદંરના કેլԍમાંથી સખુ 
આવતું જ હોય.  

 ԐՇમાં ડૂબી જવુ ંનહી-ં એકԁપ થઈ જવું નહી.ં ӽગૃિતના બંન ે છેડા – અંદરના અને 
બહારના – ઉપર իયાન આપો. (િՀમુખી અવધાન). ӽણપણું રાખો કે િચԱમાં 
અશાિંત/ભય/િવԟેપ/િચંતા ચાલી રહી છે. જો આનંદ થતો હોય તો તેમા ંપણ ડૂબવાનું 
નથી-પણ ӽણપણું રાખવાનંુ છે. િવԟેપ/સમչયા/તકલીફનું ӽણપણું ગુમાવવું નહી.ં  

 જનેે ӽગિૃત નથી તેના બધા ંદુ:ખો/િચંતા વગેરનેો લોડ બુિԺ ઉપર પડશ.ે પણ સાધકે 
અહમ કે બુિԺથી કામ ન કરાય. આવા સમયે ԥાનીની ӽગૃિતન ે યાદ કરો. (મામેકં 
શરણં ԙજ:) ԥાની શરીરી કે અશરીરી કોઈ પણ હોઈ શકે. સըસંગ થયેલ હોવાથી 
તમારા શરીરની અંદર તેના પરમાણુઓ પડલેા હોય છે. આ પરમાણઓુ յયિԝના 
અહંકાર/બુિԺ/ԃોધ/Հષે/િતરչકારને ઢીલો કરી દેશ.ે પરમ શિԝનું આՓાન કરો કે 
“મને ખબર નથી કે શું કԀં? મદદ કરો”. આમ થતા ંતમારી ӽગૃિતનો તણખો મળશ.ે  



97 
 

 સըસંગમાં સાધકનું શરીર, મન, Ԑાણ, બુિԺ (અંત:કરણ) િչથર થાય એટલે તેનો આનંદ 
આવતો હોય છે – પરંતુ જો ӽગૃિત આવી ગઈ હોય તો શરીર અને અંત:કરણના 
આનંદમાં ભળવું નહી,ં અને ӽગૃિતને ઉપયોગમા ંલેવી.  

 ઘણી વખત કમӪના ઉદય વખતે ӽગૃિત આવી ગઈ હોય તોપણ પકડાતી ન હોય ըયાર ે
અંત:કરણની િչથરતા લાવવી. બાદમાં તમારી અભીխસાથી ӽગિૃત ખӱચાશે. ફરીથી 
ӽગૃિત આવી ӽય એટલે અંત:કરણની િչથરતા સાથે રહેવું નહી-ં પણ ӽગૃિત સાથે 
રહેવું.  

 અંત:કરણનું સખુ પાિથӪવ છે (દા.ત. AC/સોફા વગેરમેા ં બેઠા હો વગેર.ે..) પણ આ 
વખતે પણ յયિԝ આરામમાં હોય તેને બદલે չવભાવની ӽગૃિતમા ંહોય તે જԁરી છે. 
જો յયિԝનો ԥાતા-ԍՋા હાજર હોય તો તે અંત:કરણના સુખનો չવાદ નહી ંલે.  

 કોઈ માન/ફલૂહાર વગેર ે આપે તો չવીકારવું નહી-ં તેને ԥાતા-ԍՋા તરીકે જુઓ. 
સંવેદનામાં ન ӽઓ- પણ સંવદેનાનંુ ӽણપણું રાખો. ԥાનԍિՋ/તՕવԍિՋ રાખો. 
સામેથી દુ:ખ માંગવું નહી ં કે દુ:ખી થવાય નહી-ં પણ “જ ે કઈં પણ ચાલે છે તેને હંુ 
ӽણી અને સમӾ રՑો છંુ” – તેમ રાખો.  

 իયાનમા ંમન/બુિԺ ԐસՂ હોય/અંત:કરણની િչથરતા મહՕવની થઈ જતી હોય/Ԑકાશ 
કે અլય દશӪન થતાં હોય – પણ જો ӽગિૃત દબાતી હોય તો તે ખોટંુ છે. વહી ન ӽઓ 
પણ ӽગૃિત/ӽણપણું  રાખો.   

 իયાનમા ં કઈંક Ԑસંગ યાદ આવ ે અને ӽગૃિત ન જળવાય તો ફરીથી અતં:કરણની 
િչથરતા લાવવી. ӽગિૃતની માવજત લો.  

 જો ӽગિૃત ӽય અન ે િચԱમાં ઘમસાણ હોય અન ેઆ વખત ેતમે તેને જોઈ શકો તો 
ગયેલી ӽગિૃત յયાજ સિહત પાછી આવે છે. અદંરના િવԟેપોને ફԝ જુઓ- ભલે ત ે
કલાક/બે કલાક ચાલે. અહી ંસહન નથી કરવાનુ-ં ફԝ જોવાનંુ છે અને ӽણવાનું છે. જ ે
સહન કર ેછે તે અહંકાર છે. સાԟી હાજર રહે તે પણ ચાલશ.ે સાԟી એ મનનો કેળવેલો 
ભાગ છે. ԍՋા હંમેશા ંહાજર નથી રહેતો.  

 ԥાતા-ԍՋાને હંમેશાં શુԺ વતӪમાન હોય- તેન ેભૂત કે ભિવոય ન હોય. ӽગૃિતન ેપણ 
વતӪમાન જ હોય.   

સըસંગ ԃમાંક [880] 06 MAR 2005 B 

 Conditioning Mind – સչંકારી મનને કારણે પૂણӪ સમપӪણ થતુ ં નથી અને ‘ફԝ 
પુԀષાથӪ’થી કામ ન થાય- કૃપા જોઈએ. તો શું કરવુ ં?  

 સાધકનો સમપӪણનો ՚યાલ ખોટો છે. તે માને છે કે “માર ેસમપӪણ કરવાનું છે”- જ ેખોટંુ 
છે. સમપӪણની તો દશા/િչથિત આવે છે. જમે જમે յયિԝ સչંકારોથી મԝુ થાય તેમ 
તેમ આ દશા/િչથિત આવે.  

 յયિԝને શરીર/નામ/ચહેરા/ગુનો/વહેવાર/કાયӷ વગેરનેા સչંકાર હોય છે. իયાનમાં 
ӽગૃિત થકી આ સંչકારોને ખેરવો. તમે પթૃવી ઉપરના મહેમાન છો. તમે જ ેકુટંુબમાં છો 
તેના તમે સհય નથી. તમે શરીર/નામ વગેર ે નથી. તમ ે માિલક નથી. રોજ રોજ 
માિલકીપણું છોડો. એટલે સչંકારો ઘટશ-ે રાગ-Հષે ઘટશ.ે કતӪյય તો િનભાવવું જ 
પડશ-ે પણ અંદરથી માિલકીપણું છોડો.  

 સըસંગમાં ԥાનીનંુ ԥાન તમને ӽગૃિતના પરમાણુઓ આપે છે. પણ ԥાનીનંુ ԥાન 
તમાԀં સંչકારીકરણ નહી ંઅટકાવ.ે ત ેյયિԝએ પોતે જ કાઢવંુ પડશ.ે  

 Conditioning એટલે સչંકારીકરણને કારણ ે չવԁપ ӽગરણ થતું નથી, ભવખેદ 
મટતો નથી. Ԑકૃિતના સારા ગુણનું પણ સչંકારીકરણ ન થવું જોઈએ- તે પણ આԵાને 
દબાવી દે છે. જોતા રહો. સારા ગુણો પણ અહંકારમાથંી આવ ે છે. આમ થશે એટલ ે
સમપӪણ ભાવ આવશ.ે  

 ԥાની Ԑըયે Ԑીિત/સદભાવ હંમેશા ં રાખવાથી- ભાવદશાથી ԥાન તેના તરફ ખӱચાવા 
લાગશે અને અંતરાયો કપાવા લાગે. ભલે ԥાની չથૂળ રીતે હાજર હોય કે ન હોય, ત ે



98 
 

શરીરી હોય કે અશરીરી હોય- તમે સըપુԀષમય થઈ ӽઓ- ભલે તમારી ӽગિૃત ન 
હોય. આમ કરીને ‘ભાવ’ ની ભીનાશ રાખો.  

 ઘણી յયિԝઓમા ંԥાન/ભિԝ િમԚ હોય તો બનંેનું િમԚણ રાખો. ԧાં ӽગૃિત તૂટે 
ըયાં ભાવમા ંજવું અને લાગે કે અહી ંભાવની જԁર નથી ըયાં ӽગૃિત પર જવું. અંતે તો 
ӽગૃિત પણ ઓગળી ӽય છે.  

 શું ԥાનીના ԥાનમા ંલેવલ હોય ?  
 ԥાનની અવչથા/દશા બધાની જુદી હોય. અંતરાԵાને Ԑԥા/ચેતનાની ӽગૃિત હોય 

પણ અતંરાયો ઘણા હોય એટલ ેબધુ ંિમԚણ હોય. Ԟારકે 24 કલાક માԋ ԥાન જ હોય 
તે ઘણી ઊંચી અવչથા/લવેલ હોય.  

 Ԑાચીન શાՅોમા ંԥાનની કુલ 7 ભૂિમકા છે. સાતમી  ભૂિમકામા ંછેճલું ԥાન હોય- તેમા ં
શկદો ન હોય- ԐՇ-ઉԱર પણ ન હોય.  

 વીતરાગ િવԥાનમા ં 14 ગુણչથાનકો હોય છે. ત ે પુԀષાથӪથી ન થાય. ત ે આપોઆપ 
થાય- જમે શરીર આપોઆપ વધ.ે  

 ԋણ Ԇેડ રાખી શકાય – 
 1. ‘સી’ Ԇેડ – ӽગૃિત હોય અને ԥાતા-ԍՋા Ԟારકે હોય/Ԟારકે ન હોય.  
 2. ‘બી’ Ԇેડ – આકરા પિરતાપ આવે તેમ ӽગૃિત હાલકડોલક થાય.   
 3. ‘એ’ Ԇેડ – કઈં પણ થઈ ӽય પરંતુ ӽગૃિતમા ંકોઈ પણ Ԑકારનો ફેર ન થાય.  
 Ԇેડથી ઝીણું જવું હોય તો 7 ભૂિમકા. તેનાથી ઝીણું જવું હોય તો 14 ગુણչથાનકો.  
 સչંકારીકરણ (Conditioning) ન છૂટે અન ેબુિԺની માિલકી ન છૂટે તો શુ ંકરવું ?  
 કઈંક չથૂળ િԃયા કરો – જવેી કે નમӪદા પિરԃમા વગેર.ે  
 સըસંગની અંદર અંત:કરણમાં પડતા સչંકારો – બીӽ સંչકારોથી જુદા Ԑકારના છે. તેનું 

չવԁપ જુદંુ છે. જમે કાંટો કાટંાને કાઢે તેમ સըસંગના સչંકારો અંદરના સંչકારોને 
હઠાવશ.ે સըસંગની વાણી આԵામય છે.  

 յયવહારમાં પણ સըસંગમાં રહેલ ԥાની તમારી સાથે જ છે. તમન ે લાગે કે શկદોનો 
માનિસક સંչકાર છે. પણ વાչતવમાં તે આԵાનો Ԑકાશ છે. તેની છાપ િચԱમાં કાયમી 
છે. આ છાપ િચԱના શԺુ չવԁપમાં બને છે. તે મૃըયુ પછી પણ તમારી સાથે જ રહેશ.ે 
તમાર ેતેની સાથે રહેલ શિુԺને પકડવાની છે.  

 સાતમી અંિતમ ભૂિમકાએ વાણી ન રહે. શરીરમાંથી ‘ૐ’ ઝર ે છે. ԥાનીનો શկદ 
Ԑԥાના չપશӪવાળો હોય. તે ԥાનીની չમૃિતમાંથી નથી આવતો. તેમાં Ԟારકે 
વહેવાિરક ખરાપણુ ંન પણ હોય- પણ તે Ԑԥામય શկદ છે. ત ેદુ:ખને હરશે, અને અંદર 
Ԑԥામય સչંકાર થશ-ે જ ે Ԑԥાને ӽગૃત કયાӪ વગર નહી ં રહે. ફԝ ԥાનીની વાણી 
‘સાંભળો’ અને ԥાનીમય થઈ ӽઓ તોપણ મોԟ માગӲ જશો. 

સըસંગ ԃમાંક [881] 13 MAR 2005 A       

 સહજ િનવિૃԱનો સંબંધ શરીર/મન/િԃયા/બુિԺ સાથે નથી. તેનો સંબંધ પોતાના કતાӪને 
આરામમા ંમૂકવાનો છે. અંદરના કતાӪ/અહમની ખરુશી લઈ લેવામા ંઆવ ેતો ભલે કામ 
થાય, તોપણ ત ે સહજ િનવિૃԱ છે. յયિԝન ે Ԟારયે થાક કે કંટાળો ન આવે. 
કતાӪ/અહમ થાકે છે અને કંટાળે છે- તેને “ટાઈમ પાસ નથી થતો” તેમ ન લાગે. 
અહમ/કતાӪને િચંતા થાય છે. અહી ંસમયનો અભાવ છે. સમયનું ભાન કતાӪ/અહંકારને 
છે. સહજ િનવૃિԱ હોય તનેે થાક કે કંટાળો ન આવ.ે  

 દરકે ԐવૃિԱમાં એવો મગજનો ભાવ/િવચાર રાખવો કે “હંુ મારા 
મન/બુિԺ/અહમ/કતાӪથી છૂટો પડી રՑો છંુ”. દરકેના અહંકારને એમ જ થાય છે કે 
“આ કામ મӱ જ કયુӭ છે – મારા વગર ન થાય” – એટલ ેઅહંકારથી છૂટા થાઓ તો જ 
આવી Ԕાંિત નહી ંથાય. મનુոય કઈં કરી ન શકે- ફԝ ӽણી જ શકે. કરવુ ંએ મશીનનો 
չવભાવ છે.  

 િનવૃિԱના સમયમા ં અહંકારને ‘જુઓ’. સըસંગના શկદો સભંળાય છે તે ‘જુઓ’ તો 
જլમમરણ ઘટશ.ે જ ેસાભંળનારને સાંભળે છે તે જլમમરણની િનવૃિԱ તરફ ӽય છે. 



99 
 

કાનના કાનથી સાંભળે, આંખની આંખથી જુએ તે આԵા છે. જો આ જોતાં આવડે તે 
પોતાની ઊંઘ કે મըૃય ુજોઈ શકે અને જլમમરણની ચԜીમાથંી િનવԱૃ થઈ ӽય છે.  

 સըસંગના ԍնય/શկદનંુ દશӪન નહી ંથાય તો તેનો પણ રાગ થઈ જશ-ે જ ેખોટંુ છે.  
 յયિԝને િનવૃિԱની ઝંખના થવી જોઈએ. કૃપા તો હોય જ છે. પણ ભૂિમકા ઊભી થાય 

તો જ કૃપા ખӱચાય. િનવૃિԱ પણ કૃપા છે.  

સըસંગ ԃમાંક [881] 13 MAR 2005 B 

 િનԆӭથપણુ ંԞાર ેઆવે ? (ગાઠં = Ԇંિથ/Conditioning)  
 જટેલા Պાસ એટલી ગાંઠ હોય. એટલે ԥાન થતુ ંનથી. સըસંગમાં ગાંઠોની સજӪરી  થતી 

હોય છે. રાગ, Հષે, પૂવӪԆહ, અશુિԺ, કષાયો વગેરનેી અનેક ગાંઠો હોય છે. હંુ અમુક છંુ, 
અમુક ԥાિતનો છંુ, વડીલ છંુ, વગેરનેી પણ ગાંઠો હોય છે- એટલે જ શુિԺ  લાવવી ખબૂ 
અઘરી છે. એટલે શԁમાં ગાઠંને ભૂલી ӽઓ- અને િનવૃિԱ તરફ લԟ આપો. કતાӪભાવ 
કાઢો.  

 વહેવારમાં રહીને ԥાનને સાથે રાખશો તો ગાઠંો કપાશ.ે બધી જ િԃયાઓ ગાઠંો 
છોડવા માટે જ આવે છે. િԃયાથી િચԱશુિԺ કરો. િચԱશુિԺન ેકમાણી કહે છે. ત ેમૃըયુ 
પછી સાથે આવે છે. મըૃયુ પછી કારણ શરીર સાથે આવે છે- તેમાં જ ચેતના છે.  

 બીӽનું સાԀં જોઈને હંમેશા ંરાӾ થવું- તેને મુિદતા કહે છે. તેના ઘર ેસુખ આવશ.ે ભલે 
յયિԝએ ખોટી રીતે મેળյયું હોય- તમાર ે રાӾ થવુ-ં જજ ન થવું. તેનાં કમӷ તેને 
આભારી.  

 ԥાતા-ԍՋાને બદલ ેપીડા તરફ જવાય છે. તો શુ ંકરવું ? 
 ભલે પીડા થાય કે ԥાતા-ԍՋા તરફ નથી જવાતુ.ં આ પીડા ԥાતા તરફ લઈ જશ.ે 

ધાિમӪકતાના પરમાણુઓ ભૌિતક હોય છે. સըસંગના શિુԺના પરમાણુઓ તેને બાળશ.ે 
કઈં પણ չથાયી નથી. પીડા પણ જશ.ે થોડી પીડા સહન કરવી- જોવી. પીડાને 
չવીકૃિત આપો.  

 સાԟીથી չથૂળ તપ વધે. સાԟીથી શિુԺ ન થાય. પણ સાԟીને જોનાર આવે ըયાર ે
િચԱશુિԺ શԁ થાય. સાԟીને જોનારને પણ દૂર દૂર કોઈ જુએ છે. 

 ӽગૃિત મોટંુ તપ છે. પીડાને િમԋ સમજો. તે િવકાસ કરાવશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [882] 20 MAR 2005 A 

 મહામૌન કઈ રીતે Ԑગટ થાય ?  
 મૌન એટલે પાંચ િવષયનું મૌન, ઇિլԍયોનું મૌન. આԵાને ભાષા નથી અને յયિԝન ે

આԵા સાથે સંબંધ કરવો છે. જો յયિԝ ભાષાથી જ ભરલેો છે તો કેમ મેળ પડ ે ? 
સમાિધવાળી յયિԝને શկદ વગરના મનની ખબર છે. અહી ં જԁર પૂરતું જ બોલો. 
સંપકӷ પણ ઘટાડો કે જԁર પૂરતા જ રાખો.  

 શરીર/શկદો/િવચાર/મન/વાણી/બુિԺ – આԵાને અડતા નથી. બોલાયેલા શկદો એ 
પદાથӪ (Matter) છે- અને શկદો/કમӷની બારીક રજ હોય છે. સાંભળવામાં આԵાને 
ફાયદો છે- તેમાં પદાથӪની સિԃયતા નથી હોતી- જ ે બોલવામા ં હોય છે. બોલવામાં 
આԵાની શિԝ ખચાӪઈ ӽય છે.  

 તમે ԧાર ેյયિԝના ંશરીરો જુઓ છો તો તમારી આંખ પાિથӪવતાથી ભરાઈ ӽય છે- 
પણ જો તમે અંતરથી કહેશો કે “હંુ તો આԵાને જોઉં છંુ”–તો તરત જ પાિથӪવતા જશ.ે  

 ગમે ըયાર ેકઈં પણ જોયા કરવું (TV વગેર.ે.) તે આԵાનું અિહત કર ેછે- પણ આકાશને 
જોશો તો અંદરની Ԑકૃિતની રજ છૂટી પડશ-ે તમારીિચંતા/િવચાર ઘટે.  તમે અંદરના 
આકાશનંુ અનુસંધાન કરો છો.  

 વાંચવાથી અંત:કરણના આકાશતՕવનો ԟય થાય છે- જ ે નુકસાન છે. મૌનમાં ઝાઝંુ 
વાંચ વાંચ ન કરાય. થોડંુ થોડંુ વાંચો. શկદોનો અથӪ પકડવાને બદલે તેનો 
ભાવ/આકાશને પકડો.  

 હોિશયાર થવાના રչતા જુદા છે-ԧાર ેદુ:ખમુિԝ-જլમમરણ કાપવાના રչતા જુદા છે  



100 
 

 આંખ/કાન/Ӿભ/શկદ/બેઠકનો સદુપયોગ કરો. ઝાઝા માણસો હોય ըયાં ન બેસો. 
તેમાથંી પાિથӪવતા આવશ.ે આԵા હӾ દૂર છે- પણ ત ે પહેલા ં Ԑકૃિત કેમ ӽળવવી, 
સાચવવી તે શીખો. દરકે Պાસે Ԑકૃિતની ӽળવણી કરો. જટેલી Ԑકૃિતને શાંત કરશો 
તેટલી આԵાને Ԑગટ થવામાં સરળતા રહેશ.ે յયિԝ પોતાના 
શկદો/િવચારો/તકӪ /પԟાપԟીથી ભરલેી છે તે શાતં કરો.  

 આટલું કયાӪ પછી એકાતંનો અհયાસ કરો- એટલે િદյય/શાંત વાતાવરણ તમારી તરફ 
ખӱચાશ.ે Ԟારકે իયાનમા ં આԥાચԃમાં કોઈ ԥાનીપુԀષ પણ દેખાય. એકાંત થશે તો 
અંદરના Ԑકૃિતના પરમાણઓુને તમે દૂર કરીને િદյય પરમાણુઓને જ՛યા આપશો.  

 Ԟારકે એક સેકլડ માટે પણ કોઈ તરફ નફરત કે પૂવӪԆહથી ફԝ જોયું હોય- તો ત ે
ઘટના પણ અદંર િચԱમાં બીજԁપે રકેોડӪ થઈ ӽય છે- અને તે તમને ભિવոયમાં છોડશે 
નહી.ં તે ગમે ըયાર ે સજંોગો મળતાં જ બહાર આવશે. չવխջમા ં પણ તે તમારી 
લુ՞ચાઈ/કપટ બતાવી દેશે. જો આમ હોય તો પછી ӽગૃિતથી આԵા અથӲ કરલે મૌન 
કેટલું બધુ ંકાયӪ કરી શકે – તે િવચારો.  

 Ӿવનમાં બધું જ આԵા ખાતર કરો. “હંુ નોકરી આԵા માટે કԀં છંુ”, “ગૃહչથાԚમ 
આԵા માટે ચલાવું છંુ”,  “બધા ંજ કાયӪ આԵા ખાતર કԀં છંુ”- જો આમ રાખશો તો 
બધો જ յયવહાર આԵા ખાતે જ જશ.ે  

 લૌિકક յયવહારો છોડી શકાશે નહી-ં પણ તેને ઉપર મજુબ અલૌિકક બનાવી નાખો- 
નિહતર તમે અદંરથી કճયાણનો માગӪ પકડલેો નથી અને Ԑમાદ છે. હંમશેા ંલૌિકકતા 
ઘટાડો. અિલՃ રહીને લૌિકક કાયӪ કરો એટલે લૌિકકતા ઘટશ.ે յયવહારમાં આԵાનું 
વાતાવરણ ઊભુ ંકરો. લૌિકકતાની હેિબટ તોડો. յયવહાર તોડવાની જԁર નથી- પણ 
મનમાં સંકճપ ઊભો કરો.  

 પાિથӪવ મૌનના અհયાસથી ચતેના/આԵા ӽગૃત નહી ં થાય. પણ શԁમાં Ԑકૃિતન ે
શાતં કરવી જԁરી છે- તે ફાયદાકારક પણ છે. તે ՙલેશ ઘટાડે છે. મૌન એક તપ છે. 
આપણી વાણીથી કમӪ બંધાય છે. મૌનથી ‘શુભ’ નો સչંકાર બને છે, પુէռ મળે છે અન ે
પાપ કપાય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [882] 20 MAR 2005 B 

 જો શկદો પાિથӪવ હોય અને તેની પણ રજ હોય તો મંԋની દીԟા કેમ અપાય છે ? 
શկદની પણ સાધના કેમ છે ? 

 અહી ં શկદ/વચન/આԵા/સરુતા/મૌન/નાદ (Word)/ૐ – આ બધું જ બાવનની 
બહાર છે. નાિભમા ંજ ેઅનાહત નાદ ગજӲ છે ત ેગળામાં આવતાં પહેલાં નાદ હોય છે- 
પછી તે ગળું/ԥાનતંત/ુવાણીમાં આવીને વૈખરી વાણી બને છે. ԧાર ેદીԟા અપાય છે 
ըયાર ેભૌિતક શկદ નહી ંપણ નાદ આપવામા ંઆવે  છે.  

 બાળક જլમે ըયાર ેસંકճપ કરીને જլમલેા બાળકના કાનમાં સૌ Ԑથમ ‘ૐ’ બોલો.  
 મહામૌન (ચતૈિસક મૌન) –  
 ઉપર સમӽવલેું પાિથӪવ મૌન એ મહામૌનમાં જવાની ભૂિમકા છે- અհયાસ છે. આ 

અհયાસને કારણે અંત:કરણની સારી માવજત થશ-ે અને Ԑકૃિત ચો՚ખી થશ.ે  
 જનેું અંત:કરણ અંતમુӪખ થઈ ગયુ ંછે, Ԑકૃિત િનયમમાં આવી ગઈ છે અન ેતેને ԥાનીનો 

સંગ થઈ ӽય અન ેતેનો શկદ/વચન/નાદ յયિԝના અંત:કરણમા ંગોઠવાઈ ӽય તો- 
તેની Ԑકૃિત સાથે કાયӪ કર ે છે- આવી յયિԝ િદવસે ને િદવસે પાિથӪવ મૌનની 
લՔમણરખેા ઓળંગીને ચૈતિસક મૌન(મહામૌન)માં દાખલ થશ ે– જમેાં յયિԝ બોલતી 
હોય પણ તે બોલવામાં ન હોય, િԃયા કરતી હોય તોપણ તે િԃયામા ં ન હોય- આ 
અવչથાને મહામૌન કહે છે. અહી ંશરીરના સચંા સાથે յયિԝનું અનુસંધાન તૂટી ӽય 
છે- જમેાં આખં બંધ કરતા ં ચેતનાનો સમુԍ ઊછળતો હોય અને બહારના 
સજંોગો/ઉપાિધ તેની ચેતનાને չપશӪ કરતી જ નથી/અડતી જ નથી.  



101 
 

 ԧાર ેԐકૃિત/અંત:કરણ બધંુ જ ગોઠવાઈ ӽય ըયાર ેજ મહામૌન આવ.ે આવી յયિԝ 
બોલે તોપણ ત ે મહામૌનમા ં જ હોય (જમે કે Ԛી રમણ મહિષӪ). મહામૌન એટલે જ 
અիયાԵ (આԵાની પાસે વસવું). 

 એકલા હો ըયાર ેપોતાના આԵાને જોયા કરો, ӽէռા કરો. જ ેյયિԝ મૌન સાથે તાલ 
મેળવે તેની બીક/ડર ભાંગે છે. ભય અહંકારને હોય છે, આԵાને ડર ન હોય. 
મહામૌનની અવչથા/દશા હોય છે- તેના િનયમો ન હોય.  

 કેટલાકને બધાં શાՅો/ગીતા/ઉપિનષદો બધું જ મોઢે/ગોખલેું/કંઠչથ હોય છે- પણ આ 
તો չમિૃત છે. તેને મહામૌન કે ચતૈિસક િչથિત સાથે કોઈ સંબંધ નથી. એટલે જ 
સըસંગમાં શկદો ફԝ ફોફા ંજ છે- અને તેની પાછળ ચેતના રહેલી છે.  

 સըસંગમાં આԵાની હાજરી સંપણૂӪપણે અનભુવો (િનિદիયાસન)- ત ે જ કરવાનંુ છે. 
મહામૌનના કોլસխેટ કે િસԺાંતથી મહામૌનમાં ન જવાય- મૌનને ӽણવુ ંપડે.  

 ԥાન મેળવવુ ં સહેલુ ં છે- પણ અંદરનાં કમӪ/સչંકારોનાં પોટલાં કાઢવા ં માટે પુԀષાથӪ 
કરવો જ પડશ.ે આԵાને કમӪનાં બીજકો દબાવી દે છે. આળસ ન કરો. ԥાની સાથ ે
સાધનાનો તાર જોડી રાખો અને સાધના કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [883] 27 MAR 2005 A  

 એકાંતવાસમા ંԔાંિત વધ ેછે- ԧાર ેહળવા-મળવામાં Ԕાંિત ઘટે છે. આમ કેમ ? 
 બધું એકમાં સમાઈ ӽય ત ે એકાંત. ત ે յયિԝના િચԱની અદંરની દશા છે- પોતે 

પોતાનામાં છે.  
 બીӽથી જુદા રહેવુ/ંિનજӪન չથાનમાં રહેવુ/ંએકલા રહેવું તે એકાંત નથી. જો સતત 

ԐવૃિԱ થાય તો આવી દશા નહી ં આવે. յયિԝની ચતેના વહી ӽય અન ે આખી 
િજંદગી હાથમાંથી સરી ӽય. એટલે િદવસ દરձયાન յયિԝએ ԥાન અને આԵાના 
િહતમા ંથોડંુ એકાતં શોધી કાઢવું જોઈએ. જને ેԥાનાવչથા ԐાՃ નથી થઈ તેણે ભૌિતક 
એકાંતમાં થોડંુ રહેવું જોઈએ અને પોતાની આંતરચેતનાની સંભાળ લેવી જોઈએ.  

 જો յયિԝ એકાંતમાં સાિՕવક વાંચન કર/ેસըસંગ સાભંળે તોપણ િવચાર ચાલુ છે- જ ે
ચેતના/આԵા ઉપર છવાઈ ӽય છે. તેનાથી ઊંચું એકાતં – յયિԝ પોતે પોતાના 
મનને/ӽતને સાંભળે- અથવા શાિંતથી આંખ બંધ કરીને પોતાના Պાસનું િનરીԟણ 
કરવું/જોવા. આપણા Պાસ વાչતિવક છે, ત ેકճપના નથી. Պાસને જોવાથી અદંરના ં 
મૂળ મજબૂત થાય છે. Պાસની ӽગૃિતમા ંԔાંિતની શԞતા નથી.  

 બાદમાં પોતાના કુટંુબ અને յયવસાયનું ԐાՃ કમӪ – અિનવાયӪ કમӪ કરવું પડ.ે આ 
િસવાયના બીӽ હળવા-મળવા વગેર ે કમӪમાં જો յયિԝ પડી ӽય તો յયિԝ 
એકાંતનો અને સાધનાનો ફાયદો ગુમાવશ.ે (દૈવી સંપિԱ ખચાӪઈ ӽય- પહેલાંની 
િચԱશુિԺ થઈ હોય તે રહે).  

 કેટલાક સાધકને իયાન/સાધના/એકાતં/ԥાનીની વાણી/յયવહાર/હળવું-મળવું/સંબંધો 
િવકસાવવા- આ બધું જ ગમતું હોય છે- એટલે કે તેનો િમԚ રસ હોય છે. પણ તમે 
હોવાથી સાધક હારલેો દેખાય છે- તેનો િવકાસ દેખાતો નથી. િમԚ રસ તનેે ખાઈ ӽય 
છે. એટલે અિનવાયӪ વહેવારો જ કરો. િબનજԁરી બિહમુӪખતા/ હળવું-મળવુ/ં 
િમԋાચારી/ સંબંધો ઘટાડો- નહીતંર  દૈવી સંપિԱનું હરણ થશે અન ે સըસંગનો લાભ 
ગુમાવશો. સըસંગના ԥાનના પરમાણુઓને સાચવો. જનેે ભવખદે હોય ત ેજ յયિԝ 
કામ કરશ.ે յયવહારમાં િવવેક રાખો.  

 જનેે મુԝ થવું છે તેને પોતાને દુ:ખી થવાનો અિધકાર નથી. (દુ:ખી ન થવું તે અઘԀં છે). 
જ ેમુિԝને પાԋ છે તે કોઈને પણ નડતા નથી.  

 જનેે չવગӪમાં જવુ ંછે તેણે અլય કોઈ પણ Ӿવ (Ԑાણીસિહત)ને દુ:ખ ન પહોચેં તે જોવંુ.  
 જ ેյયિԝને પોતાના Ԃદયમાં ઓછામાં ઓછંુ દુ:ખ થતું હોય તેની િચԱશુિԺ વધાર ેછે. 

દા.ત. નીલકંઠ- આખા જગતનાં દુ:ખ/ઝેર લીધા ં પણ પોતાની અંદર ઊતરવા ં દીધા ં 
નથી.  



102 
 

 જ ેյયિԝને આԵા કેլԍમાં હોય તે ફԝ ‘જોશ’ે પણ દુ:ખી નહી ંથાય. તેનું જોડાણ 
ԥાન/આԵા સાથે હોય. જો અહમ સાથે જોડાણ હોય તો અહમને દુ:ખ થાય છે.  

 ભલે յયિԝની હӽરો વખત ભૂલ થાય તોપણ અતંરથી માફી માગંવાથી આԵા માફ 
કર ેજ છે. પણ િચԱશુિԺનું કામ સૌથી અઘԀં છે- તેમાં અનլય િનՌા જોઈશે. 24 કલાક 
ӽગૃત રહો.  

 આપણી બુિԺ આપણા અહંકારને આધીન હોવાથી તે આપણી ભૂલ કદી પણ નહી ં
બતાવે પણ બીӽની ભલૂ જ બતાવ.ે પણ Ԑԥા અહંકારન ે આધીન નથી- એટલે ત ે
પોતાના દોષને જ બતાવ.ે જ ેԐԥાવાન હોય તેન ેહંમેશા ંપોતાના દોષ જ દેખાય.  

 બુિԺ ઉપર ઉપરના ઝીણા દોષ જોઈ શકે પણ જનેે આખા િદવસમાં પોતાના 
ઢગલાબંધ – ઘણા દોષો દેખાવા લાગે તેણે ӽણવું કે હવે તેની Ԑԥા કાયӪ કર ેછે/Ԑԥા 
ӽગૃત થઈ ગઈ છે. કારણ કે આપણી Ԑકૃિત દોષોથી જ ભરલેી છે.  

સըસંગ ԃમાંક [883] 27 MAR 2005 B 

 સામાլય ચચાӪમાં બધા લોકો દુ:ખ કે Ԑોկલેમની જ વાતો કરતા હોય છે. આવી વાતોને 
રોકવી કે ચાճયા જવું ?  

 બુિԺ એકદમ સમજદાર/શાણી થઈ ગઈ હોય પણ Ԑԥા/આԵા ӽગૃત નથી થયો- 
તોપણ બુિԺ હӾ મહત બુિԺ છે. ત ેઉપર ઊઠી નથી- એટલે હજુ પણ િչથરતા આવી 
નથી. હજુ દુ:ખ ઘટશ ેનહી.ં ઉપર ઊઠેલી બિુԺ સձયક્ બુિԺ છે. તેને પૂરી સમજણ છે કે 
આԵામાં જ શાંિત/િչથરતા છે. પણ તે પણ Ԑકાશવાન નથી. માણસ પોતે બહુ જ 
સારો અને સમજદાર હોઈ શકે પણ તેનાં દુ:ખો અને અંધકાર હજુ છે.  

 જનેે Ԑԥાની િչથિત હોય છે તેને સુખનો અનુભવ હોય છે. ըયાર ે յયિԝ સહજ 
િչથિતમા ંઆવશ-ે તે અլયને દુ:ખી ન કર.ે પોતાના દુ:ખનો Ԑચાર Ԑસાર કરવો નહી.ં 
બીӽને નબળી વչતુ શા માટે આપવી ?  

 ԧાર ેબીӽ દુ:ખની વાતો કર ેըયાર ેતમાર ેઅંતરથી ԐાથӪના કરવી કે “હે ભગવાન! આ 
Ӿવને આԵાની કૃપા મળે/તેનું મંગલ અને કճયાણ થાય”- આમ કરશો એટલે તમારી 
આજુબાજુ કવચ થઈ ગયું. આ બધી દુ:ખની વાતો કરનાર તમારા કુટંુબી/માતા/િપતા/ 
પԴી/પુԋ કોઈ પણ હોઈ શકે. જો કુટંુબમા ંઆવું હોય તો તમાર ેતપ કરવાનું છે તેમ 
સમજો. બહાર આવા સંબંધો વધારવામાં તમાર ેરસ ન લેવો.  

 દરકે յયિԝના તરંગો/Vibration બાર (12) િમિનટ સુધી તેની જ՛યાએ રહે છે. એટલે 
આવી յયિԝની જ՛યાએ બન ેતો જવુ ંનહી.ં જો જવુ ંજ પડ ેતો તેના ગયા પછી પણ 
12 િમિનટ પછી જ તે જ՛યાએ બેસવુ.ં નિહતર તનેા તરંગો તમારામા ંઆવશ.ે તમાԀં 
પોતાનું આસન પણ રાખી શકો.  

 ઘણી յયિԝ ગમે તેન ેભાઈબંધ/દોչત બનાવ.ે જનેું પુէռ ઊંચું હોય, તરંગો સારા હોય 
તેને જ િમԋ બનાવો. નગેેટીિવટી વધુ હોય તેન ે િમԋ ન બનાવો અને તેની કંપની 
ઘટાડો. અહી ંસંબંધો તોડી નાખવાની વાત નથી, પણ իયાન રાખો.  

 દરકે յયિԝ પરમાણુઓનો չકંધ/જթથો જ છે. તેનું પોતાનુ ં અિչતըવ નથી. દરકેમાં 
કોઈ િપતા/પિત/પુԋી/પԴી/કે અլય કોઈ յયિԝըવ હોતું જ નથી- પણ અહંકાર “આ 
હંુ છંુ” તેમ માની બેઠો છે. વાչતવમાં յયિԝ ફԝ પરમાણુઓનું ઝૂમખું જ છે. તમે દરકે 
յયિԝને પરમાણુઓનો જթથો માનો અન ેતેન ેઅને તમાર ેશિુԺ કરવાની છે તેમ જ 
સમજો.  

 દુ:ખના કે ખરાબ સમાચાર બને તેટલા ઓછા ફેલાવવા/કરવા. કોઈના અને તમારા 
મըૃયુ વખતે પણ չવչથ રહેવું. յયિԝના મըૃયુ પછી તેના આԵાના કճયાણ માટે 
ԐાથӪના કરો- તેને શુભ ભાવ/તરંગો આપો. લૌિકકતા ઘટાડો.  

 કોઈ յયિԝ દુ:ખી/નબળી/નેગેિટવ વાતો કરતી હોય ըયાં રહેવું નહી.ં જો આવી 
յયિԝ તમારી પાસે આવે તોપણ તેની માફી માંગીને કહેવુ ંકે “ઊંચી/સારી વાતો હોય 
તો કરો”- નિહતર તમારી સાધના ઊડી જશ.ે  

 ԧાર ેઆતંરિનરીԟણ/તપ કરીએ ըયાર ેપોતાના દોષ અને દુ:ખ દેખાય તો શું કરવું ? 



103 
 

 આંતરતપમા ં કદી આનદં/ԐસՂતા/સરળતા ન હોય. તેમા ં દુ:ખનુ ં Ԑેસર આવશ.ે 
આંતરતપનો ગરમાવો દુ:ખને ઓગાળશ-ે તેથી દુ:ખમુિԝ થશે. સુખ તરફ દોડશો તો 
દુ:ખ નહી ં ઘટે પણ જો આંતરિનરીԟણથી દુ:ખને જોવામા ં આવે તો દુ:ખ ઓગળી 
જશ.ે માટે આ પીડા સારી કહેવાય. (પિવԋ પીડા).  

 અંદરનુ ં દુ:ખ ઊખડલેું છે તે બહાર જવા માટે જ ઊખડેલું છે. દુ:ખ ખરાબ Ԟાર ે
કહેવાય? જો આંતરિનરીԟણ ન હોય/બિહમુӪખતા હોય/չવાથӪ હોય/લોભ હોય/મોહ 
હોય/ઈ՞છા મજુબ ન થતુ ંહોય તો – આ બધા ંજ દુ:ખ આԵાની હըયા કરનારાં છે. પણ 
յયિԝએ આંતરિનરીԟણના દુ:ખમાં રહેવું અન ેતે દુ:ખને ‘જોવંુ’ અને ‘ӽણવું’.  

 દરકે દુ:ખનો ટાઈમ હોય છે. તેને ફԝ ‘જુઓ’ અને બહુ છંછેડો નહી ંતો આ દુ:ખના 
પરમાણુઓ ‘જોવા’ ના Ԑકાશમાં ઓગળી જશ.ે જો આતંરિનરીԟણ નહી ં કરો તો 
પોટલાં પડલેાં જ રહેશ-ે અને સમય આવશે ըયાર ે ઉદયમા ં આવશ.ે દુ:ખના સમયે 
છટકવું નહી ંપણ ‘જુઓ’ અને દુ:ખમાથંી પસાર થાઓ. અહી ંતમારી ‘չવ’ ની સરુતા 
જોઈશે- ԥાનીનંુ ԥાન અહી ં કામ નહી ં કર.ે તમારી ચતેનશિԝથી આંખ બંધ કરીને 
‘જુઓ’ – ચેતનાનો અિભષેક કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [884] 03 APR 2005 A 

 આիયાિԵક ӽગૃિતનાં չતર કેટલાં ? 
 અիયાԵની ӽગૃિત મેળવતાં પહેલાં յયિԝએ Ӿવનમાં પોતાના ԟેԋમા ં કે કામમાં 

સૌથી પહેલાં ӽગિૃતથી જ કામ કરવું જોઈએ. ભલે તે յયવહારની/બોલવાની/ 
િમકેિનકલ કે બૌિԺક ӽગૃિત હોય.  

 મોટા ભાગના માણસો મըૃયુ વખતે િવՓળ થઈ જતા હોય છે કે Ӿવન દરձયાન 
આիયાિԵક ӽગૃિત ન મળેવી કે ԐયԴ ન કયાӪ. જ ેસાધક હોય તે પોતાના કે બીӽના 
મըૃયુ વખતે િવՓળ ન થાય. તે મૃըયુ પામતી յયિԝને પોતાના આԵાની મԋૈી આપે. 
મըૃયુ જોઈને રડવંુ નકામું છે – કારણ કે મըૃયુનું કોઈ િનરાકરણ નથી. તે અિનવાયӪ છે.  

 સըસંગ Հારા ԥાનની સમજણ મળશે કે શરીર પિરવતӪનશીલ અને નાશવતં છે- અને 
અંદર રહેલ સનાતન તՕવ ‘હંુ’ છંુ – અન ેઆ ફેરફાર થતા ંબધા જ પરમાણુઓને તે જુએ 
છે. કામ કરતા ંકરતા ંવ՞ચે અનુસંધાન કરો કે – “હંુ જોનાર છંુ. મըૃય ુગમ ેըયાર ેઆવી જ 
શકે છે અને સાચું ԥાન મըૃયુ પછી પણ ભેગુ ંઆવશે”.  

 ӽગૃિત (Awareness) પોતાની કԟા મજુબ ડવેલોપ કરો- તેના વગર મըૃય ુનહી ંસુધર.ે 
શરીર Ԟાર ે પડી જશે તેનો કોઈ ભરોસો નથી. મըૃયુનો સતત અհયાસ કરો- એટલે 
લાંબે ગાળે અનુભવશો કે નામ/ԁપ િમթયા છે- અને ‘હંુ કોણ છંુ’ તેનો જવાબ 
મેળવવાનો શԁ થશે. յયિԝના ‘કૃિԋમ હંુ’ – જ ેઘણા છે ત ેસըસંગને કારણે ધીમે ધીમે 
ઓગળશ-ે અને વાչતિવક હંુ મેળવવા તરફ ગિત થશ.ે  

 “હંુ શરીર નથી” તેમ કહેવું સહેલું છે- પણ “હંુ મન કે િવચારો નથી” કહેવું અઘԀં છે- 
તથા “હંુ બુિԺ નથી” તમે કહેવુ ંસૌથી અઘԀં છે. ӽગૃિત છોડશો તો કામ નહી ંથાય. 
રોજના յયવહારનાં કામ પણ ӽગિૃતથી જ કરો. બધા ંકામ ભગવાનનાં છે તેમ માનીને 
ӽગૃિતથી કરો. આ શરીરનો હંુ માિલક અને કતાӪ નથી તેમ સમજો.  

 յયિԝનું સમԆ Ӿવન બુિԺ અન ેઅહમની ખીટંી ઉપર લટકે છે. સતસગંથી Ԑતીિત 
બેસે છે કે તેન ેજોનાર અને ӽણનાર  - ԥાતા-ԍՋા હંુ છંુ.  

સըસંગ ԃમાંક [884] 03 APR 2005 B   

 յયિԝની અિંતમ ӽગૃિત અપરોԟાનુભૂિતની હોય. ત ેપહેલા ંબધા અનભુવો જવેા કે 
իયાનમા ંદશӪન/իવિન/નાદ/իયાનમા ંરંગ દેખાવા – આ બધું જ થાય. પરંતુ આ બધામંાં 
‘ӽણનાર’ હોય છે- તેને જણાય છે.  

 અપરોԟાનુભૂિત થાય ըયાર ે‘ӽણનાર’ ની ӽગૃિત સમԆ ԓՐાંડમાં ફેલાઈ ӽય છે અન ે
તેના માટે બીજંુ કઈં ӽણવાનું રહેતું નથી. આમ, અપરોԟાનુભૂિત એ ӽગિૃતનું અંિતમ 
ટિનӭગ  પોઈլટ છે. ըયાર બાદ ӽગિૃત વધતી રહે છે તોપણ કઈં ӽણવાનું રહેતું નથી- 



104 
 

કારણ કે હવ ે ‘ӽણનાર’ રՑો નથી- અને સપંણૂӪ ӽગિૃત (Total Awareness) ની 
અવչથા આવે છે. હવે յયિԝની બધી જ િԃયા ӽગૃિતમાથંી જ થાય છે. તેન ેӽગિૃત 
રાખવાની નથી પણ તે સહજ હોય જ છે.  

 અપરોԟાનુભૂિત બાદ પણ ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવને કારણે յયિԝની બાકીની ઉંમરમાં 
ઘટનાઓ તો બનતી જ રહે છે- કારણ કે શરીરԁપી અણુઓ છે. પણ ઘટનાઓ 
յયિԝને કઈં અસર કરતી નથી (સહજ સમાિધ).  

 յયવહારની િԃયા – રોજરેોજની િԃયામા ં ӽગિૃત રાખો- જો ન રહે તો અનુમોદન ન 
આપવું. જ ેકઈં પણ કરો તે ભગવાન માટે છે તેમ માનીને સરસ રીત ેઅન ેӽગિૃતથી 
કરો. આમ કરવાથી յયિԝની ӽગૃિતનું બૅકԆાઉլડ ચો՚ખું થશે અને ԥાનીની  
ӽગૃિતન ેչપશӪવાલાયક બનશ.ે  

 ԑી સમયમા ં આંખો બંધ કરીને અદંરના પરમાણઓુની ગિતિવિધ ӽગૃિતથી જોવી. 
અહી ં તમારી ӽગૃિત મહՕવની છે. આ ӽગૃિત તમારી બંધન કરનારી બિુԺના 
િમકેિનઝમન ેઅટકાવી દે છે. બુિԺથી જ સંસાર બંધાય છે- પણ પરાબુિԺ બંધન નથી 
કરતી. પરમાણુઓન ેસાચી રીતે ӽગિૃતથી જોવાય તો બંધનવાળી બુિԺ અટકી ӽય. 
અહી ં ‘જોવુ’ં તે ચૈતિસક છે- તે પરામાંથી ઊઠે છે. અહી ં Consciousness અને Un-
Consciousness નો અભાવ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [885] 10 APR 2005 A 

 ‘જોવુ’ં અને ‘ӽણવું’ એટલે શું ?  
 સામે અિ՛ջ દેખાય છે તે ફԝ ‘જોવુ’ં છે- પણ ԧાર ેતેનો તાપ લાગે, તે ‘ӽણવું’ છે 

અને ત ેઅનુભવ છે. ‘જોવુ’ં ત ેદશӪન છે, તે અનુભવ નથી. પણ સાધક જો દરકે વչતુન ે
ӽણવામાં પડશે તો તેના આԵાનું જોવાનંુ દશӪન ખંિડત થઈ જશ.ે બધું જ ‘ӽણવા’ની 
જԁર નથી. ‘જોવા’ ની સહજ અવչથા છે. જ ેյયિԝએ દુ:ખમુિԝ કરવી છે તેણે બહુ 
‘ӽણવા’ માં ન પડવુ-ં તેણે ‘જોવા’ માં પડવુ.ં  

 સըસંગમાં બધાનંે જોઈ લીધાં એટલે આԵા ઉપર બધાનંા પરમાણુઓની છાપ પડી 
ગઈ. હવે, કઈ յયિԝ કેવી છે? સારી કે ખરાબ? વગેર ે‘ӽણવું’ કહેવાય- તેમા ંપડવાની 
જԁર નહી.ં (ӽણવાની જԁર નહી)ં. જો ӽણવા ӽઓ તો અદંરની બીӾ મશીનરી 
શԁ થઈ જશ.ે માԋ ‘જુઓ’. દેખત દેખત ӽત. (અહી ંિનદાન અન ેઉપચાર બંને ભેગા ં
જ છે). આԵાની શિԝ ӽણવામાં ન વાપરવી- પણ જો ‘જુઓ’ પણ નહી ંતો Ӿવ 
‘બંધાય’ છે. જો ‘જુઓ’ નહી ંતો તે પરમાણુઓ ચોટંી ӽય. જો બુિԺથી ‘જુઓ’ તોપણ 
ન ચાલે. આંખમાં જોવાની શિԝ નથી- અને તે જોવું કે દશӪન નથી. જ ે જુએ છે તે 
յયિԝની ચતેનશિԝ છે. આ ચતેનશિԝ જુએ તો બંધન તૂટતું ӽય. જોતાં ન આવડે 
તો ԐાથӪના કરો કે “મને જોતાં નથી આવડતુ-ં મદદ કરો”.  ‘જોતા’ં આવડી ӽય તો ‘હંુ’ 
બદલાઈ ӽય.  

 શરીર મારી માિલકીનંુ નથી- તે ભગવાનનું છે. જો յયિԝ તેના દરકે કાયӪમાં “હંુ 
ભગવાનનું કાયӪ કԀં છંુ” તેમ રાખે તો જ ભગવાન સાથે સંબંધ થાય છે- નિહતર દુિનયા 
સાથે સંબંધ થાય છે. ભગવાન માટે અલગ સમયની જԁર નથી. તમારા કાયӪને અહંકાર 
ખાતે ન જોડો પણ ઈՊર/ભગવાન સાથ ેજોડો. ખોટી એլટӬ ી રોકો. તમારા અંત:કરણને 
ભગવાન ખાતે વાપરો તો અલગ իયાનની જԁર નથી.  

 իયાનથી/શાՅોના વાંચનથી અહમ િનિոԃય નહી ં થાય- પણ સըસંગમાં અહમ 
િનિոԃય થઈ ӽય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [885] 10 APR 2005 B 

 ચૈતլયના પરમાણુઓ હોય ? ચૈતլય એટલ ેશુ?ં મન/બુિԺ/િવચાર એટલે શું ? 
 જ ેપરમાણુ હોય તેની શિԝ િԃયાશીલ હોય. િવચારના અણુઓ હોય એટલે તે બીજ ે

Ԑસર ેછે. આԵામા ંિવચાર/િચંતન/તકӪ ની શિԝ નથી. ફԝ ‘જોવુ’ં અને ‘ӽણવું’ – બે 
જ શિԝ છે. આ શિԝ માનવ મશીનથી જુદી છે.  



105 
 

 આԵાનું હોવાપણું છે ત ે ચતેનશિԝ છે. કેટલાક પરમાણુઓ અિવનાશી હોય અન ે
કેટલાક નાશવંત હોય- ԓՐાંડમાં બંનેનું ચોԜસ Ԑમાણ છે.  

 કાળના પણ પરમાણુઓ છે- તે ચેતનશિԝ નથી. ઘિડયાળ/કેલેլડરનો સમય 
માનવસિજӪત છે- ત ે કાળ નથી. કાળનુ/ંગિતનું તՕવ છે. ગિતસહાયક 
તՕવ/િչથિતસહાયક તՕવ/આકાશ તՕવ છે.  

 આԵા ગિત ન કરી શકે. ગિતસહાયક તՕવ શરીરમાંથી આԵાને ઉપાડ ેઅને બીજ ેલઈ 
ӽય છે. િչથિતસહાયક તՕવ ગિતને રોકે છે.  

 ચેતનશિԝ/ચતેનાને પરમાણુ ન હોય. ત ેિચિતશિԝ છે. ત ેઅપાિથӪવ િદյય શિԝ છે. 
તેમાં પાિથӪવતાનો ભાર નથી. તે આનંદમયી છે અને સતતՕવથી ભરલેી છે. સતનો 
સંબંધ મનની પેલ ેપાર છે.  

 શું իયાન અને ӽગૃિતનુ ંસુખ પુદગલનું છે ?  ત ેસખુ લેવાય ?  
 իયાન એટલે Ԑાણ અન ે િવચારો િչથર થાય અને શાંિત અનુભવાય. આ શાંિત એ 

આԵાની શાંિત નથી. Ԑકૃિતમા ં પરમાણુઓની િչથરતાનું સુખ આવે છે- જનેે ધમӪ 
իયાન કહે છે- તેનાથી પુէռ વધશ.ે એટલે િદવસ ેને િદવસે તમે સાિՕવક થતા ӽઓ- 
પણ ત ેબહારનું લીપંણ છે. ԃોધ/ઈષાӪ/િચંતા વગેર ેઉપર કંટӬ ોલ આવે- પણ આ પરમાણ ુ
સાથે તլમયતા ન કરાય. આ માણસ આիયાિԵક ન થઈ શકે. તેન ે‘જોવુ’ં/‘ӽણવું’ ન 
હોય. તેનાથી દુ:ખમુિԝ ન થાય. આ પુદગલ છે. આիયાિԵકતાનું પુદગલ ન હોય. 
લોકો ધમӪ իયાનમા ં ડૂબે છે- જનેાથી પુદગલની િչથરતા આવે છે. આમા ં તլમયાકાર 
વૃિԱ થાય તે અહંકારની વૃિԱ છે.  

 ӽગૃિતનાં ઘણાં չતર છે. શરીરની ӽગૃિત/મનની ӽગૃિત/બુિԺની ӽગૃિત (વતӪન, 
વહેવાર આચરણ, િવષય ӽણવો, િવષય છોડવો વગેર.ે..)/િવચારની ӽગૃિત/સંબંધની 
ӽગૃિત – વગેર.ે  આ બધું અહંકાર/અԥાન અને માયાકેլԍી છે. તેમાં તլમય ન થવાય. 
આ ӽગૃિત પાિથӪવ પરમાણુઓમાંથી આવે છે. આવી ӽગૃિતને સըસંગ (સતનો માગӪ) 
મળી ӽય તો કામ થઈ ӽય- નિહતર તે અનથӪ કરી નાખ.ે આ ӽગૃિતમા ંરસ ન લેવાય. 
જો આԵાની શિԝ Ԑગટ ન થઈ હોય તો બુિԺ હંમેશા ં આԵાની િવԀԺ જ ӽય. 
એટલે જ સձયક્ બુિԺ કરવી પડ-ે અને આ સձયક્ બુિԺ જ આԵા તરફ ӽય.  

 સાવધાન- જનેે તીԙ બિુԺ હોય અને થોડી સાધનાની શિԝ હોય તે յયિԝ અનથӪ 
કરશ.ે બુિԺ આસુરી બિુԺ છે- તે Ԑԥામય બુિԺ નથી. ԥાનમાગӪમાં આ બુિԺ નહી ં
ચાલે.  

 સձયક્ બુિԺ- જમેા ં ચતેનાનો Ԑકાશ છે તે ԥાનમાગӪમાં ચાલે. તે શાિંત આપે. ઉપર 
કહેલી બુિԺની ӽગૃિત સધુીની તમામ ӽગૃિતમા ં ડુબાય નહી.ં સાિՕવક બુિԺ ઈՊર 
આધાિરત હોય. જો આવી յયિԝ માનશ ે કે બુિԺની ӽગૃિતમા ં જોખમ છે – તો જ 
ԥાની પુԀષની Ԑԥા તેને չપશӲ. નિહતર નહી ંչપશӲ. બુિԺ સձયક્ હોય તે ભગવાનને 
ધરાવી શકાય. (Ԑાસાિદક બુિԺ).  

 ઈՊરની કૃપા હોય તેને જ ‘પરાબિુԺ’ મળે. આપણી બુિԺ દુિનયાની յયવչથા 
ગોઠવવા માટે છે- જ ેનડતરԁપ છે. પરાબિુԺ ભગવાન તરફ લઈ જશે.  

 પરાબિુԺ/Ԑԥાશિԝમાંથી જ ેӽગિૃત આવે તેમાં જ յયિԝએ તլમય થવું જોઈએ. આ 
બુિԺમા ં કપટ/હોિશયારી/યુિԝ/છળ/દંભ ન હોય. આ ӽગિૃત ચૈતլય/આԵા/ 
չવભાવની ӽગૃિત છે. પિૂણӪમાની ӽગિૃતમાં છેճલ–ે પૂણӪ ӽગૃિત (Total Awareness) 
જ હોય. આ ӽગૃિત ધમӪ իયાન નથી. ધમӪ իયાન તમને દેહની બહાર ન લઈ ӽય. સાચા 
ԥાની કાયમ શુ̔ લ իયાનમા ંજ હોય. તેનો કરંટ કાયમી શુ̔ લ իયાનમા ંજ હોય.  

 મીઠી વાણીથી જ ે બીӽને છેતર ે તેન ે આ ӽગૃિત ન આવે. વાણીમા ં આԵાનું સત 
રાખો. કામ કઢાવવા માટે પણ મીઠી વાણી ન બોલો. જો મન/વાણી/િԃયાની એકતા 
હોય તો જ આԵાની ӽગૃિત આવ.ે  

 જનેે આԵા ԐાՃ થયો હોય તેનું સાંિનիય કરવાથી આԵાની ӽગૃિત વધે. આ 
ӽગૃિતમાથંી મોહ/રાગ/չપધાӪ/“હંુ કઈંક છંુ” – તેમ ન આવે. તે શુ̔ લ իયાન છે- તેમાં 
એકતા કરવી. બાકીની ӽગૃિત િવՊાસપાԋ નથી.  



106 
 

સըસંગ ԃમાંક [886] 17 APR 2005 A 

 શું ગુԀ/આԵાની આԥામાં રહેવું તે જ ભિԝ છે ? 
 ગુԀતՕવ ԓՐાંડની પેલે પાર છે અને જનેામાં મન/બુિԺ/Ԃદય/તપ/િસિԺની લઘુતા 

મટી ગઈ છે તે ગુԀતՕવ છે. ગુԀ એ કોઈ յયિԝ નથી- તે તՕવ છે. આ ગԀુતՕવની 
શિԝનો આԵા તમારી સમԟ હોય તે ગુԀ/આԵા.  

 િશոય એટલે જ ેઆવા ગુԀ પાસેથી સતત શીખી રՑો છે ત.ે પરંપરાગત յયવહારમાં 
મનથી િશખાય છે- પણ અહી ંશીખવાનો મતલબ છે કે તે સતત પોતાના મન/બુિԺનું 
શીખેલું ભૂલી રՑો છે/ભૂંસી રՑો છે. 

 આԥાનો અથӪ ગુԀનો હુકમ પાળવો તેમ નથી- પણ ગԀુતՕવન ે અદંર ઉતારવા માટે 
શરીરની/મનની/બુિԺની/յયવહારની/ચՋેા કે ગિતમાં յયિԝ આ તՕવની આમլયા 
રાખી રહી છે- ભલે յયિԝ ગુԀ પાસે રહેતી ન હોય, િવદેશમાં હોય, કદી મળતી પણ 
ન હોય. મળવાની જԁર પણ ન હોય.  

 յયિԝ મનથી, બુિԺથી જ ેકઈં કર ેતેમાં ગુԀતՕવ નહી ંજ પકડાય- કારણ કે તે બધાથંી 
ઉપર છે. એટલે સતત ગԀુતՕવનું અનુસંધાન (જોડાણ) કરવુ ં તે આԥા છે. અહી ં
િવચારોથી આԥા પાળવાની નથી.  

 જ ે િવભԝ નથી ત ે ભԝ. અહી ં નામչમરણ, કીતӪન એ ભિԝ નથી. ભԝ પોતાન ે
ગુԀતՕવથી જુદો/અલગ માનતો નથી, પોતાની પસӪનાિલટી, િસિԺ, Ԑિતભા વગેરને ે
જોતો નથી. કામ કરતાં કરતાં તે સતત ગુԀતՕવ સાથે જોડાયેલો હોય છે.  

 ઘણાની ભિԝ ‘નશાવાળી ભિԝ’ દેખાય છે-પણ સાચા ભԝને કોઈએ ભજતા ન 
દીઠા.  

સըસંગ ԃમાંક [886] 17 APR 2005 B 

 સામાլય રીતે յયિԝની ԥાનԍિՋમાં ԥાતા-ԍՋા હોય તો ગુԀતՕવ સાથે જોડાવું કેમ?  
 ԥાતા Ԟાર ે આવે/જլમ?ે જનેે પોતાના ં મન/વચન/કાયા સાથે જુદાપણું આવે તેન ે

ԥાતાનો જլમ થાય છે. յયિԝને ԧાં સુધી - “આ શરીર હંુ છંુ” તેવી અનુભૂિત હોય 
ըયાં સુધી ԥાતા નથી. વાչતવમાં આ શરીર ‘હંુ’ નથી.  

 ԥાતા-ԍՋા મળવો આસાન નથી. ԧાર ે બિુԺ સձયક્ થશ ે અન ે જમે નાિળયેર અને  
તેની કાચલી છૂટી પડ ે તેમ પોતાનંુ શરીર બીӽનું લાગે ըયાર ે ԥાતા જլձયો છે તેમ 
કહેવાય. ԥાતા થયા પછી յયિԝના વધુમા ંવધુ 15 જլમો થાય. ԧાર ેકતાӪ મટે ըયાર ે
જ ԥાતા થવાય.  

 જો ԥાતા ન આવતો હોય તો સામે રહેલ ગԀુતՕવનું અનુસંધાન કરો.  
 જો ԥાતા ӽગતૃ થયો હોય, Ԑԥા ӽગૃત થઈ હોય, સձયક્ બુિԺ થઈ હોય, તો જ 

‘પરાભિԝ’ કહેવાય. નિહતર તે ફԝ ભિԝ જ છે.  
 દશӪન વખતે – “મને પરાબુિԺ મળે”, “મારી િચԱશુિԺ થાય”, “મારી Ԑકૃિત ઓગળે”, 

“મારી પરાની શિԝ ӽગૃત થાય” – તેવી ԐાથӪના કરો.  
 જો ԥાતા ӽગૃત ન થયો હોય તો ԥાતા ӽગૃત કરવા માટે ભિԝ કરો. જો ӽગૃત થયો 

હોય તો ‘પરાભિԝ’ કરો.  
 આંખ બંધ કરીને Ԑકૃિતન ે‘જોવા’ થી ‘પરાભિԝ’ માં જવાય છે. ‘જોવા’ થી Ԑકૃિત છૂટી 

પડે છે- ભલે ԥાતા નથી આյયો પણ તે ‘સાԟી’ હશ.ે Ԑકૃિતને સાԟીની જԁર છે. અહી ં
સાԟી એ Ԑકૃિતનો જ એક ભાગ છે. પણ ‘ԍՋા’ એ Ԑકૃિતનો ભાગ નથી. જમે જમે 
ԥાતા આવે તેમ તેમ સાԟી ઓગળે.  

  જો Ԑԥાશિԝ આવે તો ‘સાԟી’ ની જԁર નથી. Ԑԥા સીધેસીધી Ԑકૃિતને તોડશ.ે  
 સըસંગના શկદો અન ેભાવ તમારા Ԛવણતંԋમાં ԧાં અથડાય ըયા ં સાԟી બનો- તો 

Ԛવણ થયુ ંકહેવાય. આ Ԑકારનું Ԛવણ અદંર ખોદકામ કરશ.ે  
 વેદવું અન ે જોવું બંન ે અલગ છે. કોઈ અપમાન કર ે અને લાગી આવે તે વેદવું છે- 

‘ӽણવું’ નથી. કોઈ હેરાન કર ે તો વદેના થાય છે, મોઢામાં કડવાશ આવે- પણ 



107 
 

‘ӽણવા’ મા ંકડવાશ ન આવે. ‘ӽણતા’ પહેલાં ‘વેદવું’ પડે. વેદવામા ંԐિતિԃયા ન કરો. 
અંતરાԵા Ԑિતિԃયા ન કર,ે પણ અદંરના અિ՛ջનું વેદન કર ે છે અને ‘ӽણે’ પણ છે 
(Ԑિતિԃયા વગર). 

 માન મળે તેને પણ વેદવુ ંપડ.ે (իયાન રાખો). તેને પણ ‘ӽણો’ (સુખદ વદેના). ԧાર ે
ઘર ેકોઈ Ԑસંગ હોય ըયાર ેખાસ իયાન રાખો- બધા ંતમારા વખાણ કરશ.ે સખુદ વદેના 
ચીકણી છે- તેમાથંી յયિԝ જલદી નહી ંછૂટે.  

 કોઈ બીӾ յયિԝના વતӪનથી આપણને વેદના થાય તો તેના માટે ફԝ ‘જોવુ’ં કે 
Ԑિતԃમણ કરવુ ં? 

 િનՆયાԵક શԺુ ԥાનમા ંԐિતԃમણની મનાઈ છે. Ԑિતԃમણથી ӽગૃિતન ે ટંૂપો દીધો 
કહેવાય- પણ આԵાની અંદર ગરમ થવા દો – પણ આ સહેલુ ંનથી.  

 એટલે વદેના મટાડવા માટે ‘ભાવ’ કરો અને Ԑિતԃમણ કરો અને ӽગૃિત રાખો. 
ӽગૃિત/ԥાતાનો દીવો સતત ચાલુ રહેવો જોઈએ.  

 ԧાર ે Ԑકૃિતનો કોઈ દોષ થઈ ગયો હોય અન ેતેનો ભોગવટો ન આવ ેતે માટે લોકો 
વાંચન કર ેકે અլય સાԀં વતӪન કર,ે િԃયા કર ે– તો કેમ ? 

 જો ભોગવટો અસՑ હોય ըયાર ેઆમ કર ેતો ઠીક છે- પણ આવંુ કાયમી થઈ ӽય તો 
ӽગૃિત ન આવે. ՚યાલ હંમેશા ંઊંચો જ રાખવો. ભોગવટો આવ ેતો ӽગૃિતથી ‘જુઓ’. 
ԥાની હોય ત ેદુ:ખી ન થાય. દુ:ખ અહંકારને આવ ેછે. સામેની յયિԝન ેԥાતા તરીકે જ 
જુઓ. તમે તનેા નામ/ԁપને કારણે દુ:ખી થાઓ છો. આ િમթયાԍિՋ ઘટાડો. સામેની 
յયિԝને નામ/ԁપથી જુઓ એટલે તે િમթયાԍિՋ થઈ. સમજો કે બધી જ յયિԝઓ 
અંતે તો પરમાણુઓનો જթથો જ છે- એટલે શરીર તો જવાનું જ છે. પણ તમે સામેની 
յયિԝને ԥાતા તરીકે જુઓ. ԥાતા મૃըયુ પછી પણ હોય.  

 જો յયિԝમાં ԥાતાની તાકાત હશે તો તે յયિԝ - ԧાર ેԚી յયાસӾનું શરીર નહી ં
હોય ըયાર ેપણ તેમને દેહԁપે જોઈ શકશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [887] 24 APR 2005 A 

 ભોગવટો આવે ըયાર ે յયિԝ જો પોતાનો રչતો બદલી નાખે તેન ે શું કહેવાય ? રાગ 
કહેવાય ?  

 આપણું Ӿવન કતાӪ/અહંકાર/ઈ՞છા/મમતા/મોહકેլԍી છે. તેથી ભોગવટો આવ.ે 
બિહમુӪખ તથા અતંમુӪખ (ભગવાન તરફી) બંનનેે ભોગવટો આવે છે. પણ બનંેની 
Ԑોસેસ જુદી છે. બિહમુӪખને પોટલા ંવધે છે પણ જ ેઅંતમુӪખ છે તેનુ ં દેવુ/ંઋણ ચૂકવાઈ 
ӽય છે- એટલે પછી તેનુ ંમન ખાલી થઈ ӽય છે- તેનો અહંકાર ઘટે છે.  

 જો અદંર કચરો ન હોય તો ભોગવટો ન આવ.ે  
 ભોગવટો આવે ըયાર ેમોઢંુ ન ફેરવો. (ઈ՞છા િવԀԺ થાય/અપમાન થાય/નેગેિટવ વતӪન 

થાય/પોતાનંુ કામ કરી ન શકાય ....).  
 મન/બુિԺ/પӽૂ/કમӪકાંડ/િવચારથી ભોગવટો/દુ:ખ મટાડવાનો ԐયԴ કરશો તો તે 

નહી ંથાય- ભોગવટો મટશે નહી.ં  
 અંદર પડલેા પરમાણુઓથી ભોગવટો આવે છે. ભોગવટો પરાબુિԺથી/િચԱશુિԺથી 

મટે છે. ભોગવટાને દબાવી દેવાનો નથી.  
 յયિԝને િચિતશિԝની અભીխસા/િડમાլડ થવી જોઈએ- નિહતર તે તમને નહી ંમળે. 

ԐાથӪના કરો તો િચિતશિԝ સાથે connection થશે જ- તમને સહાય મળશે જ. 
ԐાથӪના કરો કે “હંુ આ ભવસાગર તરી શકંુ તેમ નથી- ચેતનાની િચનગારીની જԁર છે- 
મદદ કરો”.  

 ԍյય, ԟેԋ, કાળ આવે ըયાર ેકમӪનો ઉદય આવશ ેઅને ભોગવટા માટે તે બહાર આવશ.ે 
િચિતશિԝ એ ભૌિતક વչતુ નથી- તે તેનાથી િવપરીત વչતુ છે. જમે જમે િચԱ શԺુ 
થાય તેમ તેમ િચિતશિԝની લાઈટથી પરમાણુઓ/કાળાણુઓ ӽય છે.  

 શાՊત તՕવનું અનુસંધાન કરવું અિનવાયӪ છે. (Ԛી રમણ મહિષӪ, Ԛીમદ્ રાજચԍં વગેર)ે  



108 
 

 અનુસંધાન કેમ કરવુ ં ? શાંત મન/શાતં બુિԺ/શાંત િચԱ/ચચંળતાને અચંચળ કરવી/ 
“અહંકારનો હંુ અનુભવ કરનાર  છંુ” – તેમ સતત િરયાઝ કરો.  

 յયિԝ તેના અંત:કરણના કોઈ એક પાયા સાથ ે ચીપકેલી હોય છે. յયિԝએ મનના 
િવચારો ઘટાડવાનો ԐયԴ કરવો. ԧાર ેએમ લાગે કે “હંુ છંુ”, “હંુ જ કԀં છંુ”, “મારા 
વગર ન થાય” – ըયાર ેતમે અહંકાર સાથે ચીપકેલા છો. આમ થાય ըયાર ેતપ કરો કે “હંુ 
અહંકાર નથી- અહંકાર એ Ԕાંિત છે” – તેમ મોટેથી બોલો.  

 કેટલાક બુિԺӾવી કાયમી બુિԺમાં જ હોય છે- જ ેખરાબ છે. પણ “હંુ ભગવાનને ભӾ 
રՑો છંુ” તેમ સતત રાખો. પોતાના ભાવથી પરમ તՕવને ભજો અને ભાવને જોડો. 
સાચા સંતને કોઈએ ભજતા ન દીઠા.  

 અનંત કાળથી આԵા ઢસડાઈ રՑો છે. મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારથી છૂટવું જોઈએ 
અને િચԱ/આԵાની શુિԺ કરવાની છે.  

 ԧાર ે કોઈ િભԟુકન ે કઈં આપો ըયાર ે િચԱમાં રાખો કે “નથી કોઈ આપનારો – અને 
નથી કોઈ લેનારો. પણ કમӪના ઉદયને કારણે હંુ આપું છંુ અને તે લે છે. બંનમેાંથી કોઈનું 
મહՕવ નથી”. આમ કરશો તો કમӪ શԺુ થશે – િચԱશુિԺ થશે. શુભ િԃયા આԵાની 
સાԟીએ િનિમԱ બનીને કરાય- મન/બુિԺ/અહંકારԁપે ન કરાય.  

 ԓાՐણને દિԟણા આપો ըયાર ે કહો કે, “તમે માર ે ըયાં ભોજન કયુӭ તેનું ઋણ છે તે 
ચૂકવવા માટે દિԟણા આપું છંુ.” 

સըસંગ ԃમાંક [887] 24 APR 2005 B 

 સંતાનોની ફી કતӪյયથી ભરો છો તેમ રાખશો તો કમӪ બંધાશે- જլમમરણ વધે. પણ 
“ભગવાનની સેવા છે” તેમ માનીને ભરશો તો તે કમӪ નહી ંબાંધ.ે ફԝ માનિસક રીતે 
નથી બોલવાનું -પણ અતંરના િચԱની અવչથાથી “ભગવાનની સેવા છે” તેમ હોવું 
જોઈએ. આ રીતે સેવાભાવના હોય તો જ તે િચԱશુિԺમાં જશ.ે  

 જ ેકઈં થાય છે ત ે“ઈՊર કે Ԑભુની શિԝથી થાય છે અને હંુ માԋ િનિમԱ છંુ” – તેમ જ 
રાખો. સՔૂમ તપ અըયતં જԁરી છે. હંમેશા ંઉ՞ચ સՕવવાળી յયિԝનો જ સંગ કરવો.  

 આપણે ગીતાપાઠ/આիયાિԵક પુչતકો/િનըયકમӪ/իયાન/સըસંગ વગેરમેાં ઝલાઈ 
જવાનું નથી- પણ ઝલાઈ ગયેલ અંત:કરણને મԝુ કરાવવાનું છે- આ સՔૂમ તપ છે. 
શԞ હોય તો થોડંુ એકાંત વધારો.  

 આંતરતપ ԧા ં પણ, ԧાર ે પણ ԑી થાઓ ըયાર ે 24 કલાક કરો. આનાથી અદંરના 
પરમાણુઓનો આલોક બદલાતો હોય છે અન ેըયાં અવકાશનાં દૈવી તՕવો પણ ખӱચાતાં 
હોય છે.  

 ԧાં અંત:કરણનું કામ હોય ըયાં յયિԝ Ԃદયથી કે ભાવથી જોડાયેલ હોય છે. આનાથી 
પરમાણુઓનો ઉપԍવ વધે છે. Ԃદયથી յયવહાર ન કરો. Ԃદય એ સબંંધનું સુખ 
અનુભવવા માટે છે- તે પણ ԧાં સુધી િચિતશિԝનું આગમન નથી થયુ ંըયાં સુધી જ. 
જો Ԃદયથી કાયӪ કયુӭ – એટલે જ ેપરમાણુઓનો િનકાલ કરવાનો હતો તે ન થયો- અન ે
તે મોટંુ નકુસાન થયુ.ં յયિԝએ િચિતશિԝનું િનમાӪણ કરવાનંુ હતુ-ં તેને બદલે Ԃદયથી 
કામ કયુӭ.  

 ԧાર ે કોઈને મળો ըયાર ે ԂદયપૂવӪક નહી ં પણ આԵાપૂવӪક મળો. Ԃદયનો સબંંધ 
િચિતશિԝને ઘટાડે. સમાજમાં આ વչતુ ગુણ ગણાય છે પણ ԥાનમા ંનહી.ં  

 ԧાર ે કોઈ તમારી પાસે આવે ըયાર ે તમારી પાસે ‘આԵા’ જ આյયો છે તેમ માનો. 
ઘરની બધી જ յયિԝઓને આԵાԁપે/ચેતનԁપે જુઓ.  

 ભાવઘેલા ન થાઓ પણ સમજ િવકસાવો.  અંતિરԟની શિԝ સાથે જોડાઓ – અને 
તેને સાથે રાખો. (Ԛી રમણ મહિષӪ, Ԛી કૃոણ વગેર)ે.  

સըસંગ ԃમાંક [888] 01 MAY 2005 A 

 સામેની յયિԝ શાતં હોય તો તે ‘આԵા’ જવેી લાગે પણ જવેું તે બોલવાનંુ શԁ કર ેકે 
તરત જ મનનો ઉપԍવ વધે છે. તો શું કરવું ?  



109 
 

 વાչતવમાં તો દરકે յયિԝ આԵા જ છે. આપણે પણ ԧાં સુધી િԃયામા ં નથી ըયાં 
સુધી આԵાનો અનુભવ હોય છે. આԵામા ં એકાԆતા ન હોય- ત ે આખા શરીરમાં 
յયાપેલો હોય છે. કાયӪ કરો એટલે ըયાં એકાԆતા થાય એટલ ેઆԵા ઢંકાઈ ӽય.  

 իયાનના સુખ કરતાં પણ સમતાનંુ સુખ મોટંુ છે. յયિԝ િવપરીત બને ըયાર ે સમતા 
ӽય.  

 િનՆય કરો કે “માર ે મըૃયુ પહેલાં આԵા ӽણી લેવો છે” તો આ સમજણના 
પરમાણુઓ કાયӪ કરશ.ે  

 કોઈ પણ Ԑકારની િԃયાથી અંદર પહોચંાતું નથી- િԃયાથી બહારની յયવչથા થાય. 
એટલે શરીર ભલ ે િԃયા કર ેપણ તમે ԍિՋ તમારા આԵામા ંજ રાખો. તમારો આશય 
અյયԝ આԵામા ંજ હોવો જોઈએ. સըસંગમાં તમારો આશય જો સાંભળવાનો થયો 
તો આԵા જશે- કારણ કે સાંભળવું તે િԃયા છે. જો આશય િԃયાનો હોય તો કમӪ બંધાય 
છે. માԀં “હોવાપણુ”ં – એ મારો આશય હોવો જોઈએ. સըસંગમાં ભાવ કરો કે માԀં 
મન શાંત થઈને હટી ӽય અને હોવાપણુ ંરહે. 

 જો િԃયાનો આશય ન હોય – એટલે અદંરથી અહમનું વજન ખસી ӽય – અને 
આԵાનો પડછાયો પડ.ે ભલે િԃયા થતી હોય પણ તે આશય વગરની છે.  

 સાધન છોડવાનાં નથી પણ તેનો અહંકાર છોડવાનો છે. ԥાતા-ԍՋાથી ԥાન છે. ԥાતા-
ԍՋા મըૃયુ પછી સાથે આવશ-ે મըૃય ુ તેન ે չપશӪ નહી ં કરી શકે. ԥાતા-ԍՋાપદ 
અિનવӪચનીય છે. તેના ӽણપણાથી િચԱ શԺુ થાય છે. િચԱશુિԺવાળાને પીડા ન 
હોય.  

 આԵા ‘જુએ’ છે અન ે‘ӽણે’ છે. કોઈ કુટંુબની յયિԝ મըૃય ુપછી તમન ેમળે તો તમારા 
અંત:કરણના ભાવને ત ેӽણી લેશ.ે પણ ત ેબોલી નહી ંશકે અને તમે કઈં કહેશો તો ત ે
સાંભળી પણ નહી ંશકે- કારણ કે આԵા બોલતો કે સાંભળતો નથી.  

 જો તમે ԥાતા-ԍՋામા ંહો અને સામેની յયિԝ તમાԀં અપમાન કર ેછે ըયાર ેતે સામેની 
յયિԝ તમારા ‘માન’ના આવરણને સાફ કર ે છે-અને તમને ફાયદો થશે- પણ 
આંતરતપ કરવુ ંપડે.  

 જનેે ԥાન થઈ ગયું હોય તેના ԥાનથી તેના મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર દોરવાતાં હોય 
છે. ԥાન Ԟારયે તમને અથડાવા નિહં દે. જો અથડામણ થાય તો તે յયિԝ ԥાની 
નથી. ԥાનીનાં બહારનાં અને અંત:કરણના ંબધાં જ હિથયારો સમિપӪત થઈ ગયાં હોય 
છે. તે સમતામા ંજ હોય છે.  

 જ ે ԥાની ન હોય તેન ે મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર વાપરતા ં નહી ં આવડે એટલે તેન ે
અથડામણ થશ.ે તો શું કરવું ?  

 આપણી પાસે પરાબુિԺ નથી/મોહ ભાંગેલો નથી- એટલે ‘મામેકં શરણં ԙજ:’ કՑંુ છે. 
અહી ંભગવાન કહે છે કે મામેકં એટલે શરીર નહી ંપણ આપણી અંદર જ ે‘પરાચતેના’ 
હોય તેના શરણે આવો – અને કાયӪ કરતી વખત ેતનેા શરણે રહો.  

 તમાર ેએકેએક յયવહારને સુધારવા જવાનંુ નથી- પણ અંત:કરણને સંભાળીને વાપરો. 
જԁર પૂરતું – “બોલો/સાંભળો/હળોમળો/յયવહાર કરો/સંબંધમા ં ӽઓ”. જો 
િસિլસયર રહેશો તો છ મિહનામાં િરઝճટ દેખાશે.  અંત:કરણને Ԑભુ માટે વાપરો.  

 અહંકાર ઓગાળવા માટે િચԱમાં રાખો કે “હંુ મંદ મિત છંુ”. તમારી બિુԺને સતત 
ભગવժભાવમાં રાખો. (સըસંગની જમે). “હંુ ભગવાનનો ચાકર છંુ” તમે સમӾન ે
બધાનંું કાયӪ કરો- ભલે તમે ડો՘ટર હો/કલે՘ટર હો કે કઈં પણ હો.  

 յયવહારમાં ԥાનનો ઉપયોગ કરો તો જ કામ થશ.ે ફԝ સըસંગ કામ ન કર.ે આપણી 
અંદરની ચીકણી Ԑકૃિત માર ખાવાથી જ સધુર ે છે. જમે સારા થાઓ તેમ તકલીફ વધ ે
છે- કારણ કે અદંરનો કચરો બહાર નીકળે છે અને સફાઈ થઈ રહી છે.  

 અંદરની અિչમતા કે ગૌરવ ԧાં સુધી ન ӽય ըયાં સુધી આԵાનો Ԑકાશ નહી ંઆવે. 
જટેલી તકલીફ વધ ેતેટલી յયિԝ ચો՚ખી થાય.  

 હંમેશા ંબીӽનું શુભ થાય તેવો જ ભાવ રાખવો- ભલે સામેની յયિԝ ગમ ેતે હોય.  



110 
 

સըસંગ ԃમાંક [888] 01 MAY 2005 B 

 જોનાર એટલ ેકોણ? ӽણનાર એટલ ેકોણ? આԵા એટલે કોણ?  
 ԧાર ે જોવામા ં આવે છે ըયાર ે Ԑથમ સંવેદના શરીરમાં દેખાય છે. આ આવેલી 

સંવેદનાથી જોવંુ નહી ંપણ આԵાથી જોવંુ તેન ે ‘જોનાર’ કહે છે. શરીર ӽણે કે છે જ 
નહી.ં  

 ԧાર ે સંભળાય ըયાર ે આԵાનો Ԑકાશ આંખ/કાન/મչતકમાં Ԑસરી ӽય છે. આ 
Ԑસરલેો Ԑકાશ તે ӽણવું છે.  

 અહી ંમન ઉપર કમӪની કોઈ રજ ન પડી. આԵાથી જુઓ એટલે કમӪ કપાતા ંӽય.  
 જોવામાં આԵાની չવતԋંતા છે- પણ ӽણવામા ં નથી. (સામેવાળા બોલે ըયાં સુધી 

સાંભળવું પડ,ે તેની ભાષા સમજવી પડ,ે તેમાં શિԝ આપવી પડે, વગેર)ે. ӽણવામાં 
બુિԺ હાજર થશે અને ત ેડખો કરશ-ે કારણ કે બુિԺ ખામીવાળી છે. બુિԺ જટેલું ӽણ ે
તેટલી յયિԝ અԥાની. આԵા જટેલો ӽણે તટેલી յયિԝ ԥાની.  

 આԵા બુિԺ વગર ӽણી લે છે તો પછી બુિԺને વ՞ચે લાવવાની શું જԁર છે ? આԵા 
જ ેӽણે તેની ખબર તમારી બુિԺ કે મનને પણ નહી ંપડ.ે  

 આપણે ӽણવામાં પડવુ ં નહી ં કારણ કે બિુԺને વ՞ચે આવતી તમે રોકી નહી ં શકો. 
յયવહારમાં જો ӽણવુ ંઅિનવાયӪ હોય તો – ફԝ આԵાથી જ ӽણો – નિહતર તમ ે
કોઈનો પԟ લઈ જ લેશો. આ પԟ બુિԺથી જ લવેાય છે. આԵામા ંરાગ કે Հષે નથી. 
માԋ આԵામા ંરહો.  

 આԵા પદાથӪ નથી. આԵા અનુભૂિતમા ં આવે પણ અનુભવમા ં ન આવ.ે અનુભવ 
આપણી ઇિլԍયોથી થાય છે. આԵા અપાિથӪવ છે. પરમાણુઓમાં આԵા એક Ԑકાશ 
չવԁપે છે- પણ સૂયӪ જવેો Ԑકાશ નહી.ં આ Ԑકાશ આિધ, յયાિધ, ઉપાિધ, જլમ, 
મըૃયુનો નાશ કર ેછે.  

 હંમેશા ં િચԱમાં રાખો અને િનՆય કરો કે “માર ે չવભાવ/આԵાને ӽણવો છે” – 
તેનાથી મ՛ેջેિટક સլેટર બનશ.ે આԵાના Ԑકાશનું સેլસેશન ન હોય. ӽણવું અન ે
સլેસેશનમા ં ફેર છે. ӽણવું չવતંԋ છે ԧાર ેસլેસેશન ઇિլԍયોથી થાય છે. આԵાના 
Ԑકાશમાં અનંત શિԝ છે.  

 Պાસનો એક છેડો આԵાને չપશӲ છે. ચેતનશિԝની સિԃયતાથી Պાસ ચાલે છે. ચતેન 
Պાસને અનુભવે છે. સમતામા ંՊાસ ઘટે છે. Պાસ હકીકત છે- ԧાર ેમન પરપોટો છે. 
Պાસને જોવાથી તે ઘટે છે અને છેճલે કંુભક થઈ ӽય છે- તેને ‘પરાભિԝ’ કહે છે.  

 Պાસનાં ԋણ અંગ છે- Ԑԥા/શીલ/સમાિધ.  
 જમે સૂયӪનું િકરણ હોય છે તેમ Ԑԥા એ આԵામાથંી નીકળેલો ચમકારો છે. ધીમે ધીમે 

તણખાԁપી Ԑԥા આગળ વધે અન ેյયિԝને આԵા તરફ આગળ વધાર.ે  
 શીલ એટલે કંુડિલની અԥાચԃમાં આવી ӽય. અને સમાિધ એટલે પણૂӪ ӽગૃિત.  
 ԥાતા આવે પછી જો શરીર ઊંઘે તોપણ ԥાતા આરામ ન કર-ે તે જુએ છે. 

અંત:કરણમાથંી જ ેપણ આવે તે બધું જ પાિથӪવ છે. ԥાતા અંત:કરણની બહારથી આવે 
છે.  

 જો કોઈ Պાસની ӽગૃિત ન રાખે અને પોતાના િવચારોને જ જોયા કર ેતો તેના Պાસ 
શાતં થાય. અને જો Պાસને જુએ તો તેના મન/િવચાર શાતં થાય. એટલે કોઈ પણ 
છેડેથી તમે કાયӪ કરી શકો છો.  

સըસંગ ԃમાંક [889] 08 MAY 2005 A 

 રાԋે સૂતી વખતે જ ે છેճલો િવચાર હોય તે સવાર ેӽગતી વખતે પહેલો િવચાર હોય છે. 
એટલે રાԋે સૂતાં પહેલા ં ‘જુઓ’ કે આજના સըસગંનો ՙલૂ/સંકેત શું છે? ત ેકાયӪ કરશ.ે 
અլય િવચારો ન કરવા – એટલે ઊંઘમા ંપણ અદંરની ચતેના કાયӪ કરશે અને િમթયાԍિՋ 
તૂટશ.ે  

 ઇ՞છા/չથૂળ ઇ՞છા/સՔૂમ ઇ՞છા શું છે ?   



111 
 

 જ ે નથી છતા ં છે તેવી Ԕાંિતને અહંકાર કહે છે. (સપӪ/રԤુ) – તે જ રીતે յયિԝને 
પોતાના કતાӪ/માિલકપણાની Ԕાંિત છે. અહંકારને કારણે ઇ՞છાઓ થાય છે. આԵામાં 
ઇ՞છા નથી.  

 ઇ՞છાએ આԵાનો չવભાવ નથી. ԧાર ેյયિԝ અહંકારને િમթયા કરી નાખ ેըયાર ેતે 
ઇ՞છા નહી ંપણ ӽગૃત િԃયા કહેવાય છે- તેનાથી કમӪ નહી ંબધંાય.  

 જમે તપનો અિ՛ջ વધ,ે તેમ લԟ/Ԑતીિત/અનુભવԁપે ԥાન વધે.  
 յયિԝનો અહંકાર - “હંુ છંુ” – તે ӽત ӽતની ઇ՞છા કરાવે છે. ԧાર ેԥાનԍિՋ થાય 

ըયાર ેչથળૂ ઇ՞છા (દૈિહક ઈ՞છા) ઉપર કાબૂ આવે છે.  
 સՔૂમ ઇ՞છા દેખાય નહી.ં તે અંત:કરણમાં પડલેી હોય છે. જમે જમે અંત:કરણમાં શિԝ 

Ԑવાિહત થાય તેમ તેમ յયિԝ પોતાની સՔૂમ ઇ՞છાને ઓળખશ.ે આ ઓળખને કારણે 
તે સՔૂમ ઇ՞છાઓ ખસેડશ.ે  

 જો չથળૂ િԃયા/իયાન/સાધના બહુ જ દબાણથી કર ે તો સՔૂમ ઇ՞છા પણ નડવાની 
શԁ થશ-ે એટલે સમજ કેળવો.    

 չથૂળ ઇ՞છાથી બંધન ઓછંુ થાય છે.  
 ԧાર ેઇ՞છા વગર કોઈ િԃયા પરાણે લેવી પડ-ે જ ેખોટી હોય – ըયાર ેյયિԝ િԃયામાં 

પોતાનો આԵા ન રાખ.ે જુઓ કે આ “નાટક” છે.  
 ઘણી વખત յયિԝ ટોળાનંા ફોસӪથી િԃયામા ંજોડાઈ ӽય છે – જ ેખોટંુ છે. ભલે ટોળું 

ગમે તે કહેતું હોય પણ ըયાં આԵાનો ԟય થઈ ӽય છે. આ જ՛યાએ ӽગૃત રહેવુ.ં 
દા.ત. નોકરીનું વાતાવરણ- વગેર.ે અહી ં બધાથંી જુદા કેમ રહેવું તે જુઓ અને તેમ 
કરવાની િહંમત કેળવો. જો તમ ેչથૂળ કે સՔૂમ અનુમોદન આપો તો તમ ેગુનેગાર છો- 
અને કમӪ બંધાય છે.  

 ઘણી વખત સըસંગ સારો હોય છે પણ સըસંગ પૂરો થાય પછી લોકોનાં  
ટોળટխપા/ંવાતો વગેર ેસըસંગને ધોઈ નાખે છે. માટે સըસંગને Ԑોટે՘ટ કરો.  

 અંદર બધું જ સરી રՑંુ છે –તે સતત જુઓ. જો નહી ંજુઓ તો ‘તે બધુ ંજ’- કમӪ બાંધશે-
નવો જլમ બાંધશ.ે એટલે તમે ԑી નથી અને તમારી પાસે સમય જ નથી. સતત ‘જુઓ’.  

 ઘણી յયિԝઓ અլયના յયિԝըવમાં અӽંઈ ӽય છે, તેની Ԑિતભા કે કલાથી અӽંઈ 
ӽય છે. પણ તે બધું જ નકામું છે. આԵા સાથે રહો. ԥાની િસવાય કોઈના Ԑભાવમાં ન 
આવો. બીӽને શુભ ભાવ આપો. શરમને કારણે માણસો બીӽના Ԑભાવમાં આવે છે- 
અને અિન՞છાએ નકામી િԃયાઓ કર ેછે. શરમાળપણું અંતરાય છે.  

 અլય સંબધંને સાચવવા કરતા ંફԝ ԥાનીનો સંબંધ સાચવી લઈએ તો ચાલે ? 
 ԥાની પુԀષ સાથ ેતમારા મન કે િવચારોને અથડાવવા નહી.ં ԥાનીની મնકરી ન કરવી 

કે તેના િવષ ે ઘસાતું ન બોલવું. յયિԝએ પોતાની Ԑકૃિતન ે સમӾને ત ે મજુબ ԥાની 
સાથે તેટલા Ԑમાણમા ં સંબંધ રખાય. ԥાનીનો જટેલો તાપ Ӿરવાય તેટલો સંબંધ 
રાખવો.  

સըસંગ ԃમાંક [889] 08 MAY 2005 B 

 Ԟારકે સતત અլયન ેનુકસાન કરવાના કે ખરાબ િવચારો આવતા હોય પરંતુ થોડી વાર 
પછી અચાનક իયાન ӽય કે “અર.ે. આ હંુ શું કԀં છંુ ?/િવચાԀં છંુ ? આમ ન થવુ ં
જોઈએ” – તો આ આԵાએ Ԑકાશ ફӱԞો - એટલે આગળના િવચારો ભૂંસાઈ જશે. 
પણ તેન ેબદલ ેજો એમ થાય કે “બરોબર છે. તેન ેતો પાઠ ભણાવવો જ જોઈએ- તેને 
લેસનની જԁર જ છે” – તો તમે յયાજસિહત ફસાઈ ӽઓ છો કારણ કે તમે િનણાӪયક 
બլયા.  

 િવચારો તો આવશે જ- પણ તેની આસિԝ ખરાબ છે. જો કોઈ આખો િદવસ સાԀં 
સાԀં વાંચ ેતેના કરતા ંપણ આԵાનો િવચાર કે “પોતાનો આ ખોટો િવચાર છે” – તે વધુ 
ફાયદો કર ેછે. મનનું સતત િનરીԟણ કરો- ભલે મન ચો՚ખું ન થાય.  

 અંદર જ ેતાપ લાગે છે ત ેઅહંકારને લાગે છે- આ તાપ આԵાને કે િચԱશુિԺને ન લાગ.ે 
આ તાપ અહંકારને બાળશે – જ ે પિવԋ િԃયા છે. સըસંગમાં અહંકાર ન બળે. ԧાં 



112 
 

અહંકારથી િવપરીત થયું ըયાં તે અહંકાર ભડકે બળે છે અન ેઆ તાપ આԵા તરફી છે. 
આમ થાય ըયાર ેઅહંકારને બળવા દેવો. ԍՋા બની ӽઓ.  

 ઘણી વાર અંદરથી Ԃદય/મન ઝીણું ઝીણું બળે છે- જમેાં અહંકાર બળતો નથી. 
બાજુવાળાને પણ ખબર ન પડ.ે તેનાથી િચԱશુિԺ ન થાય. જો અહંકાર બળે તો જ 
િચԱશુિԺ થાય. આ કામ իયાન/ધમӪ/પӽૂથી ન થાય. અહંકારને જો માર પડ ે તો જ 
બળશ-ે તો જ િચԱશુિԺ થશે. સાԀં વતӪન/વહેવાર વગરેથેી અહંકાર નહી ં બળે. કમӪ 
સՔૂમ અહંકારથી બને છે- չથળૂ અહંકારથી નહી.ં ભણેલી յયિԝનો અહંકાર બહારથી 
ન દેખાય પણ અદંરથી સՔૂમ વેર/અહંકાર હોય છે.  

 ભલે ગમે તેટલું દુ:ખ થાય/રોવું આવે/સંકટ આવે તોપણ અહંકારને બાળવો જ પડ,ે 
અહંકારને ચો՚ખો કરવો પડ,ે િચԱશુિԺ કરવી પડ.ે આંતરતપ કરવું જ પડે. આ અઘԀં 
છે પણ શિԝ મજુબ કરવુ.ં  

સըસંગ ԃમાંક [891] 22 MAY 2005 A 

 իયાનમા ંતન/મન/બુિԺ/કાળ/વાતાવરણ જોવાનાં હોય છે. તે કેમ કરવુ ં?  
 જ ેવչત ુԟણે ԟણે બદલાય છે/ચચંળ છે/નાશ પામે છે/ԟણભંગુર છે – તે અનાԵા છે.  
 જ ે સતત પલટાઈ રՑંુ છે/સતત ફર ે છે તેને પળ પળ નીરખો/જુઓ. પણ લોકો તો 

મિૂતӪ/દેવને જુએ છે- જ ેનથી જોવાનુ.ં Ԑથમ તો અનાԵાને જુઓ.  
 જ ે જોઈ શકાય/અનુભવી શકાય ત ે અનાԵા જ હોય. એટલે દેવની મિૂતӪ પણ 

અનાԵામા ંજ આવ-ે એટલે જ ԐાણԐિતՌા કરાય છે.  
 આપની અંદર એક આԵાની શિԝ છે જનેે કોઈ չપશӯ શકતું નથી. આԵા િનરાળો 

છે- તે ‘હંુ’ જ છંુ. પણ જને ેઆપણે ‘હંુ’ કહીએ છીએ તે શરીર હંુ નથી.  
 અનાԵા એ પાિથӪવ તરંગો/અણુઓ છે- જમેા ં ચતેન չવԁપ ભળેલું છે. આપણા 

મન/બુિԺ/િચԱ સાથ ેઆԵાની જ ેચેતના ભળેલી છે તેન ે ‘મનોવԥૈાિનક ચેતના’ કહે 
છે- જ ેઆԵા નથી. આ મનોવૈԥાિનક ચેતના સըસંગમાં સાંભળી રહી છે.  

 આ મનોવԥૈાિનક ચેતનાને કારણે յયિԝને આભાસ થયો છે કે આ મન/બુિԺ/િચԱ ‘હંુ 
છંુ’- કારણ કે અદંરના આԵાએ મન/બુિԺ/િચԱને Ԑકાિશત કયાӪ છે- જ ેમનોવԥૈાિનક 
ચેતના છે.  

 ԥાની પુԀષનું કામ આ આભાસ છોડાવવાનું છે- જથેી յયિԝ અનાԵાથી છૂટી ӽય- 
મનોમય ચેતનાથી છૂટી ӽય.  

 ԟેԋ અને કાળમાં મનોમય ચતેન હોતું નથી એટલે ըયાં Ԕાંિત થતી નથી – પણ 
મન/બુિԺ/િચԱમાં થાય છે.  

 જો આԵા નીકળી ӽય તો મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર/શરીર જડ થઈ ӽય છે. નામ ન 
રՑંુ. નામ મનોમય ચેતનાને કારણે છે.  

 મનોમય ચતેનાને કારણે અંદર ઘણી ગૂંથણી થઈ ӽય છે, અને յયિԝ જો પુԀષાથӪ ન 
કર ેતો յયિԝને આԵા ન મળે. કારણ કે શરીર/મન/બુિԺની Ԑકૃિત પકડી રાખ ે છે. 
આંખ/કાન/Ӿભ/મન/બુિԺ વગરેનેી શિԝ જો પોતાની ઇિլԍયોમા ંજ ચાճયા કર ેતો 
આԵા મળે નહી.ં  

 յયિԝ અદંરના તણખાને િચદાકાશમાં ઓળખી લે ըયાર ે દુ:ખમુિԝનો Ԑારંભ થાય- 
આિધ (માનિસક હોય), յયાિધ (શરીરનું દુ:ખ), ઉપાિધ (બહારથી આવતુ ંદુ:ખ).  

 જો મન ઉપર ԍિՋ ન રાખો તો મન તો વધશે જ- અને յયિԝની શિԝને ખાઈ જશ.ે 
એટલે બધ ેજ મન ન લગાડવુ.ં તમે ‘જોશો’ તો Ԑકૃિતના અણુઓ વીખરાઈ જશ ેઅન ે
ԥાની/ԥાન/મુિԝના પરમાણુઓ દાખલ થશ.ે  

 આંખ બંધ કરીને અદંર જુઓ અને કહો કે “અંતિરԟની મહાશિԝઓ/ԥાન 
શિԝઓ/િવધેયક શિԝઓનું હંુ આՓાન કԀં છંુ”. 

 1.   ԧાં સુધી յયિԝને આԵાનો કે અંતિરԟની મહાશિԝનો અનુભવ નથી, તેમનો 
હાથ કોઈએ ઝાճયો નથી - તેમણે પોતે ‘અનાથ’ અને લાચાર છે તેવો અનુભવ કરવો 
જોઈએ. ‘ગુԀ િબન ԥાન નહી’ં (શરીરધારી ગԀુ નહી ંપણ ગԀુતՕવ) – આ ગԀુચાવી 



113 
 

છે. અહી ં માનિસક િવચાર નહી ં ચાલે. յયિԝએ મનોવԥૈાિનક ચેતનામાથંી 
અિવનાશી/શાՊત ચેતનામાં જવાનું છે.  

 յયિԝને પરમ ચતૈլયની શિԝનો કરંટ મળવો જોઈએ. અંતિરԟમાં કેટલાંક શાՊત 
તՕવો છે. իયાનમા ંશાંિતથી તેનુ ંઅનુસંધાન કરો- તો ըયા ંસંબંધ થઈ જશ ેઅન ેમોટી 
શિԝનું આՓાન થઈ જશ-ે અને ધીમે ધીમે અહંકાર ગળવાનો શԁ થઈ જશ.ે  

 2.   કેટલાકને સતત સըસગં/չવાիયાય વગેરથેી અદંર સાԟી/મ՛ેջેિટક સӱટર ઊભું થયલે 
હોય છે- ભલે તેની Ԑકૃિતની કચાશ હોય કે આԵԥાન ન હોય. િનરંતર િચંતન/મનન 
વગેરથેી સાԟી ઊભો થશ ેઅને કામ સહેલુ ંથશ.ે  

 કોઈ પણ ઉપાયે મ՛ેջેિટક સӱટર (Witness/સાԟી) ઊભો કરો. આ ઊભુ ં કરવા માટે 
સમય નહી ં પણ ԍિՋ જોઈશ.ે સતત િચԱમાં એમ રાખો કે મારી અંદર ‘શાՊત 
પરમાણુઓ’ આવ.ે ગરજ ઊભી કરો. յયિԝ કેլસર મટાડવા દોડશ ે પણ 
ભવરોગ/જլમમըૃયુનો રોગ મટાડવા માટે દોડતી નથી. શԞ હોય તો રોજ કલાક- બે 
કલાકનો સમય ફાળવો. િચԱને સતત જોડેલું રાખો. (સձયક્ չમરણ). આશય રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [891] 22 MAY 2005 B 

 3.   જનેે સાԟી બની ગયો હોય તેને માટે -  յયિԝએ આ સાԟીનો પહાડ ઓગાળવો 
પડશ.ે કારણ કે સાԟી તમને ԥાનમા ંનહી ંજવા દે અને અԥાનમા ંપણ નહી ંજવા દે.  

 મનમાં ભાવ કરો કે “માԀં સાԟીըવ ઓગળી ӽય” - તો ધીમે ધીમે ԥાતાનો જլમ થાય 
છે. ԥાનમાથંી જլમ ેત ેԥાતા, શુભ ભાવમાથંી જլમે ત ેસાԟી. હવ ેઆ ԋીӽ չટેપમાં 
નીરખવા અને પરખવાની વાત શԁ થાય છે. ԥાતાની આગમાં Ԑըયેક પળમા ંબંધન 
કપાય છે.  

 ԥાતાનંુ લԟણ એ છે કે અંદરથી ધીમો ધીમો આનંદ સતત ચાલ ુજ રહે છે- ભલ ેગમ ેત ે
થાય. ԧાર ે સાԟીમા ં આનંદ ન થાય- થોડંુ સાԀં લાગે. શરીરની િવદાય થતી હોય 
તોપણ ԥાતાને તો આનદં જ હોય. ગમે તેવા કામમા ંહંમેશા ંઆનંદ જ હોય.  

 સમજણનું સુખ એ સખુ છે. સુખના પરમાણુઓ અિવનાશી નથી- આનંદના 
પરમાણુઓ અિવનાશી છે.  

 ԥાની પાસેથી ԥાતા મળેવવા કઈં પણ આપી દેવું. મનમાં ભાવ કરો કે અદંરના 
અંત:કરણના પરમાણુઓ બળે છે. ԥાની સાથે ભાવથી જોડાઓ. અદંર મનથી બધું જ 
છોડો- તો જ ԥાતા ӽગશ.ે  

 સતત જુઓ કે શરીર/મન/બુિԺ/અહંકાર/િવચાર જડ છે.  
 પૂણӪ Ԑકાશ/ԥાન થયા પછી ԥાતા-ԍՋા નથી રહેતો. ફԝ ‘ӽણનાર’ જ રહે છે.  
 અહંકાર કાઢવો કઈ રીતે?  
 જનેે પણ આ ԐՇ થશે તેની અહંકારની શિԝ વધશ.ે કારણ કે “માર ેમારો અહંકાર 

કાઢવો છે” તેવું જ ેબોલે છે તે પણ અહંકાર જ છે.  
 અહંકારને ‘જોવા’ થી ત ેનબળો પડશ.ે તેન ેઅંતરની ԍિՋથી જુઓ. તેની માવજત અન ે

સંભાળ લેવાથી અન ેતેને ભાવથી જોવાથી તમ ેતનેાથી છૂટશો. અહંકાર સાથે વેર ન 
બાંધો. કારણ કે સવળો અહંકાર તમને સાધના કરાવશ-ે Ԑકાશ તરફ લઈ જશ.ે 
આԵાના શરણે પડેલો અહંકાર સાધના કરાવશ.ે  

 જો અહંકાર બુિԺકેլԍી હોય તો તે આԵાિવરોધી (અવળો અહંકાર) હોય- એટલ ે
સાધનાનો Ԛમ નકામો ӽય.  

 શԁઆતમાં અહંકારથી Ԑકૃિત જોવી- ըયાર બાદ સાԟીમા ંરાખો- ըયાર બાદ ‘જુઓ’ 
(ԥાતા-ԍՋા).  

 આંખની જોવાની શિԝ અહંકારમાંથી નથી આવતી. પણ જોવાની સાથે ԧાર ેչમૃિત 
કે િવચાર કે પૂવાӪનભુવ ભળે છે કે તરત જ અહંકારનો Ԑારંભ થાય છે. એટલે કાયમી 
ӽગૃિત રાખો. તમારા કુટંુબમા ંપણ તમે બધાનંે સંબંધથી જ જુઓ છો- તે અહંકાર છે. 
તમે ԧાર ેકોઈ પԟીને ફԝ જુઓ છો તે િનસગӪની શિԝ છે- અહંકાર નથી. ӽગૃિત 
રાખશો એટલે અહંકાર ઘસાવા  લાગે અને સવળો અહંકાર થાય.  



114 
 

 અહંકાર વչત ુનથી પણ તે Ԕાંિત/કճપના છે. Պાસની ӽગૃિત રાખો તોપણ કճપના 
કપાય છે. સવળા અહંકારથી િમթયાԍિՋ ӽય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [892] 29 MAY 2005 A 

 િչથિત,ઉપિչથિત અને અનુપિչથિતમા ંપતજંિલ યોગની ԍિՋએ િચԱની ભૂિમકા શુ?ં   
 ઘણાની િչથિત શરીરમા ં હોય છે- ԧાર ે સાધકો ઊંચા િવચારો/իયાન/Ԑԥાની 

ӽગૃિતની િչથિતમા ંહોય. માԋ િչથિત ન હોય પણ દશામાં હોય.  
 જો િչથિત શરીરની હોય તો તે સૌથી િનձջ હોય છે. જુદી જુદી િչથિતઓ 

શારીિરક/માનિસક/ભાવાԵક/Ԑાણગત/સાԟીગત કે Ԑԥાગત હોઈ શકે છે.  
 ઉપિչથિત- ઉપ એટલે પાસ.ે յયિԝ મૂળ િչથિત (չવԁપ)ની નӾક હોય, આશય 

չવԁપ તરફ ચોટેંલો હોય. જનેી અવչથા ખરખેર આԵામા ં જ હોય- તો તેની પાસે 
બેઠેલાની ઉપિչથિત આԵાની નӾક છે. દશા એટલે ‘જ ેછે તે છે’. ઉપિչથિત એ દશા 
નથી. ઉપિչથિત બદલાય છે.  

 અનુપિչથિત એટલે ગેરહાજર. յયિԝ ભૌિતક રીતે હાજર હોય તેમ છતાં િચԱથી 
ગેરહાજર હોય.  

 ખોરાક જટેલા વા՛યે બને તેટલા વા՛યાના કાળના પરમાણુઓ તેમાં હોય. જનેી િચԱની 
ઉપિչથિત સાવӪિԋક હોય ત ેઆ ӽણી શકે. કૃપાળુદેવ રસોઈને ફԝ જોઈને કહેતા કે 
“મીઠંુ ઓછંુ છે”.  

 յયિԝ ભલે વાત કર/ેકામ કર-ે પણ આંતિરક રીતે જુએ કે “જો આԵા છે તો મારી 
વાત/કામ થાય છે” – તો յયિԝ આԵાની િչથિતમાં છે. સવાર ેઊઠો ըયાર ે જુઓ કે 
“આ શરીર સૂતું હતુ-ં હવે તે ઊઠે છે – પણ આԵા સૂતો નથી તે ‘જુઓ’.  

 ԥાની પુԀષો ઊંઘમાં પણ હાજર હોય. ત ેઊંઘતા શરીરને જોયા કર ેછે. આવી յયિԝ 
મըૃયુને પણ જોઈ શકશ.ે  

 બધે દુ:ખ յયાપી રՑંુ હોય તો આપણી સાધનાને કારણે બીӽ Ԑըય ેઅનુકંપા આવ.ે તો 
આપણી અનુકંપા અન ેԥાનીની અનુકંપામાં શું ફેર હોય છે ?  

 જ ેપોતે ӽણતો નથી કે “હંુ કોણ છંુ?” તે յયિԝ દુ:ખી છે. તેની દરકે િԃયા હંમેશા ંદુ:ખ 
વધારશે- કારણ કે તેના હાથમાં չથૂળ શરીર જ છે- કેլԍ હાથમાં નથી.  

 સըસંગને કારણે દશӪન ԐાՃ થાય છે- કે દુ:ખનું કારણ અહંકાર છે અને આ િમթયાԍિՋ 
મટાડવી જોઈએ. એટલે તેમા ંԂદયનો ભાવ/Ԑાણનો ભાવ/ગુણો ડેવલપ થાય છે, અને 
શારીિરક તથા માનિસક મહՕવાકાԟંા ઘટે છે. આથી શિԝનો ખચӪ બચે અને અનુકંપા 
ӽગ-ે પોતાના ઉપર չટӬેસ/દબાણ આવે. પણ ભૂલ એ થાય છે કે “હંુ સુખી છંુ અને 
સામેવાળો દુ:ખી છે” – તેમ માનો છો. ભલે તમારો સવળો અહંકાર છે અને સામેનો 
અવળો અહંકાર છે – પણ બંને અહંકાર જ છે.  એટલે મԋૈી અપાય કે સામેવાળાનું દુ:ખ 
દૂર થાય. આપણે બીӽને મદદ/સહાય કરી શકતાં નથી. એક ԍյય બીӽ ԍյયને મદદ 
ન કરી શકે. પણ જો તમે શાંત થાઓ તો તે શાિંત બીӽને પહોચેં.  

 ԧાર ેદુ:ખ બીӽને થાય અને કંપ/અસર પોતાનામાં અનુભવાય તેને અનકંુપા કહે છે. 
ԥાની અહંકારથી Ӿવતા નથી- પણ પૂણӪ ચૈતլયથી Ӿવે છે. તનેી અનુકંપા 
દુ:ખ/ભાવમાંથી ન ઊઠે- પણ તે અનુભવશે કે આ બીӽનું શરીર જ ેદુ:ખ અનુભવે છે તે 
હંુ જ છંુ- તે એકતાનો અનુભવ કર ેછે. અહી ંԥાનીને દુ:ખની એકԁપતા નથી- એટલ ે
દુ:ખ હોય તે દુ:ખԁપે રહેતું જ નથી- તાદાըձય નથી. ӽણનારના પરમાણુઓ અને 
દુ:ખના પરમાણુઓ જુદા છે. ԥાની પોતાના મહાસુખથી દુ:ખને જોશ.ે ԥાની પોતે 
ӽણપણાથી જ ે કઈં કર ે તે કૃપા જ છે. ԥાની શરીરને પોતાનું નથી માનતા એટલે 
સામેની յયિԝની ӽગૃિતમાં સળવળાટ થાય છે – એટલે તેનુ ં દુ:ખ ઘટી ӽય છે- ત ે
દુ:ખથી અિલՃ થઈ ӽય છે. અહી ંકોઈ દુ:ખને ભોગવનાર નહી ંરહે. ԥાની પુԀષની 
અનુકંપા ‘ӽગિૃતના ભાવ’ ની હોય છે.  

 



115 
 

સըસંગ ԃમાંક [892] 29 MAY 2005 B 

 સુખની અપેԟા કોને કારણે રહે છે ? 
 બાળકને પણ જլમથી જ શરીરને સુખ આપવું છે. સુખનું મૂળ આԵામા ંપડેલું છે. મોટા 

થઈને પૈસા/કલા/િԃયા વગેરમેાંથી તે સુખ શોધે છે- તે પિરપՄતાનો અભાવ છે. 
વાչતવમાં તેને આԵાનું સુખ જોઈએ છે.  

 յયિԝ આԵાથી ગુમરાહ છે અને આԵાનો િવયોગ છે એટલે અլય જ՛યાએ સુખ 
શોધે છે- એટલે િમթયાըવની એકતા થઈ ગઈ છે. ӽતને ӽણે એટલે સુખ અંદરથી જ 
આવશ.ે  

 જ ેજગત પાસેથી સુખ માંગતો અટકે તેને આԵાનું સુખ મળે. પણ યાદ રાખો કે તમાર ે
તો Ԑાણીમાԋને સુખ જ આપવાનું છે. આ બોલવું સહેલું છે પણ Ԑેિ՘ટકલ અઘԀં છે. 
ԥાન મેળવવા માટે કોઈને દુ:ખ ન અપાય. յયિԝને મળ/િવԟેપ/આવરણ નડે છે.  

 Ԑતીક ભિԝમાં સામે કોઈ હોય છે. પરાભિԝમાં અંતમાં બનંે છેડા ખાલી થઈ જવા 
જોઈએ. ગુԀ/િશոય એક થાય છે. જો એક છેડો રહે તો – તે પરાભિԝ નહી ંપણ Ԑતીક 
ભિԝ રહેશ.ે રામકૃոણન ેકાલીની Ԑતીક ભિԝ હતી પણ અંતે તેઓ કહે છે કે “રામ 
પણ હંુ છંુ, કૃոણ પણ હંુ છંુ, કાલી પણ હંુ છંુ” – આમ બધું એક થઈ ӽય છે.  

 ԥાનીની કԀણા અને અનુકંપામાં ભેદ હોય ?  
 ԥાનીની શિԝ વૈિՊક હોય છે. તે બધાં ઉપર કાયӪ કર ે છે. અનુકંપા એ չવԁપનો 

չવભાવ નથી. ԥાનીના ԥાનનો Ԑકાશ ઢાંચામાંથી આવે છે. તેમાથંી કંપ પેદા થાય છે- 
અને તે શԺુ વતӪમાનમા ંજ ેબનવું હોય તે બનવા દે છે.  

 દયા - મનોમય ચેતનામાથંી આવે છે. એટલે સામેનો િવરોધ કર ેતો દયામાંથી ԃોધ કે 
િનદӪ યતા આવે.  

 કԀણામા ં– દુ:ખી સામેના છે પણ લાચારી/પીડા પોતે અનુભવશે. હવે સામેની յયિԝ 
િવરોધી થાય તોપણ તમારામા ંԃોધ/લોભ ઊભા થતા નથી.  

 મુિદતા એટલે સામેનો માણસ સુખી છે – તો ԥાનીને તેની સાથે મુિદતા થાય- તેના 
આનંદ સાથે એક થાય. લોકો બીӽના સુખને જોઈને ઈષાӪ કરશ ેઅન ેિવચારશે કે મન ે
આવું સુખ નથી. અહી ં મુિદતા એટલે મનથી ખોટંુ ખોટંુ રાӾ થવુ ં તે નહી.ં બીӽના 
સુખનો રાӾપો અંદરથી આવવો જોઈએ.  

 મુિદતાના ભાવથી જ ેઈષાӪ ӽય છે ત ેઉપરથી ӽય છે- અન ેિԃયા ચો՚ખી થાય છે, પણ 
અંદરનુ ં ઝેર (મըસર) નહી ં ӽય. આ ઝેર તો સત તՕવથી જ ӽય. ઘણાની 
વાણી/ઇરાદો વગેર ેચો՚ખું હોય પણ અંદર ઝેર હશ.ે ઘણી յયિԝ յયવહારમાં ઘણી 
મીઠી હોય પણ અદંરથી બધું ઝેરી/ઊંધું હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [893] 05 JUN 2005 A 

 સըસંગમાં સાધકોને માનિસક રીતે ઓછંુ મળવું તેમ કહેવાય છે- આનો Ԑકાશ પાડો. 
સાધકોએ અંદરોઅદંર કેવા ભાવ રાખવા જોઈએ ? સըસંગનું સુખ છે ત ે કેવા Ԑકારનું 
સુખ કહેવાય ? 

 માનિસક સંબંધ ઓછા રાખવા કારણ કે મનનો મેલ ઉતારવાનો છે- તેથી સખુ વહેતુ ં
શԁ થઈ ӽય. ԥાની મલેને સિԃય કરતા નથી અને સીધેસીધો ԥાનનો Ԑકાશ રલેાવ ે
છે.  મળવાથી બંન ેબાજુના મનના મેલ એકબીӽમાં દાખલ થાય છે. અહી ંઅિનવાયӪ 
સંબંધો ӽળવવા પડ-ે પણ િબનજԁરી સંબંધો ઘટાડો. નિહતર તમે ԥાનનો લાભ 
ગુમાવશો.  

 બીӽમાં રસ લેવાની િનિոԃયતા રાખવી- તેને ન હળવુ ં કે ન મળવુ ં કહે છે. નિહતર 
સըસંગ ઊગે નહી.ં Ԑેિ՘ટકલ કરવું જ પડે. જો તમારામાં ԥાન ઊતર ેતો ԥાની મોજૂદ 
છે.   

 મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર સિԃય હોય તેને માનિસક સંબંધ કહેવાય- તે ԥાનને કાપતો 
ӽય. તે મનોમય ચેતના છે- અને જլમમરણનું કારણ છે.  



116 
 

 જો માનિસક િԃયા ફરિજયાત કરવી પડે તો ԍՋા બનીને Ӿવો. સગાં/પાડોશી/િમԋો 
વગેરનેે ફરિજયાત મળવું પડ ે ըયાર ે આમ કરો. յયવહાર કરતી વખત ે ԍՋા બનો. 
չવાիયાય કરો. ખટપટમાથંી બચો. બધી જ જ՛યાએ મન લગાડવાનો આશય ન 
રાખવો. માનિસક Ӿવનથી બચો અને આશય મજબૂત રાખો. અહી ંઆશય મહՕવનો 
છે. માનિસક ચેતના અիયાԵનું ધોવાણ કરી નાખશ.ે  

 જો પરામા ં જવાનો િનՆય પાકો જ હોય અને બહારના સંબંધો ઓછા જ રાખતા ં
હોઈએ – પરંત ુકુટંુબના સંબંધો જ આંતરતા હોય તો શું કરવું ? 

 જો તમારો આશય તીԙ હોય કે “માર ે તો ભગવժӾવન જ Ӿવવું છે” – તો તમે 
સલામત છો. અહી ંતમારી દોષ ԍિՋ પણ જવાબદાર છે અને કારણો તમારી અંદર જ 
પડેલાં છે. પરંતુ કારણોમાં પડવાને બદલે જુઓ કે તે માԋ િનિમԱ છે. તેના તરફ Հષે ન 
રાખવો- પણ ӽગૃિત રાખીને અંદરથી અિલՃ રહો – ‘જુઓ’.  િનિમԱમાંથી તમાર ે
પસાર થવુ ં જ પડશ.ે ધીમે ધીમે Ԑગિતનુ ં બળ વધતું જશે. ડર ન રાખો પણ તમાર ે
આમાથંી જ માગӪ કરવાનો છે.  

સըસંગ ԃમાંક [893] 05 JUN 2005 B 

 અહી ં આપણી શિԝ િનરાકરણમાં નથી વાપરવાની- આ તો અહંકાર બોલે છે. 
આપણે િનરાકરણ ન લાવી શકીએ.  

 શિԝ Ԟાં વાપરવી ? મનમાં ઊભા થતા ઉՀગે/પીડા/િડԐેશન/મનોદબાણને હંુ ӽણી 
રՑો છંુ. મન જ ે સંવદેી રՑંુ છે તે સંવદેનાથી પારિમતા Ԑԥામા ં નથી જવાતંુ- પણ 
‘ӽણપણા’ થી જવાય છે. મનની સંવદેનામાં શિԝ ન ખચӷ- પણ સંવેદનાન ે
ઓળખનાર તՕવ અદંર છે- ըયાં વજન મકૂો. િચԱમાં આવતા ઉՀગે વગરેથેી છૂટા પડો. 
જણે ે ‘ӽէռું’ ત ે બચી જશ.ે ‘ӽણપણા’ નો અિ՛ջ અંતરાયોને બાળી નાખંશ.ે તમાર ે
કુટંુબમાં નાટકનો રોલ ભજવવાનો છે.  

 અંતરાયો એ અહંકારની Ԕાંિત છે. અહંકાર શાતં થતા ંજ તે નહી ંરહે.  
 ગુિજӪએફના Ԑભાવ ‘A’ અને Ԑભાવ ‘B’ િનરથӪક છે. Ԑભાવ ‘C’ – પરાનો Ԑભાવ છે. 

તેના વગર કઈં ન થઈ શકે. (A એટલે յયિԝગત, B એટલે յયિԝના જવેા બીӽઓ. 
પરંતુ A અને B બંને માનિસક છે- તેનાથી કઈં નહી ંથાય). 

 સતત જુઓ કે અશુિԺ કેમ દૂર થાય- તો મદદ/સહાય મળે.  
 તમાર ેજોવંુ જોઈએ કે સામેની ચેતના માનિસક છે? તે કઈં કરી ન શકે. આવી માનિસક 

ચેતનાને અટકાવવી કેમ? િԃયાની સામે િԃયા ન મૂકવી- ત ેՀંՀ ઊભો કરશે. માનિસક 
ચેતના િԃયાથી નહી ંબદલાય- પણ ԥાનની સમજણથી બદલાશ.ે  

 સમજણનો Ԑકાશ મનોમય ચતેનાને દૂર કર ેછે. કઈં કરવાથી અիયાԵ ન આવ.ે જનેી 
પાસે પરાચેતના હોય તેની સાથે મԋૈી રાખો. સંગ સારો રાખવો.  

 સԱા/પૈસા વગેરનેો Ԑભાવ તમારી માનિસક ચેતના છે. તે તમારી ચતેનાને બદલવા દેતુ ં
નથી. તમને જ ે ‘չવભાવ’ ની બહાર રાખે તે ‘Ԑભાવ’. સમજણમાં આવો. તમારી ԍિՋ 
બદલો. ‘ӽણેલા’ માણસ પર િનરંતર ԍિՋ રાખો.  

 પીડા અંદર થતી હોય તો તેના ‘ӽણનાર’ બનો- તેથી તેનો અિ՛ջ પીડાનો નાશ કર.ે 
પીડાથી ગભરાવંુ નહી/ંભાગવું નહી.ં પીડાને ઓળખો/સમજો.  

 અիયાԵને તમારી અંદર લાવવુ.ં બહાર સંસારમાં આիયાિԵકતાનો દેખાડો કરવો 
નહી.ં  

 અકારણ િમթયા અહંકાર અને િમթયા િવચાર આવે તો શુ કરવું ? 
 િવચાર એ અહંકાર નથી- તે મન છે- તે ઘણા લાંબા ગાળાથી յયવિչથત થયલેી 

Ԑકૃિતની શિԝ છે. િવચારોને દૂર કરવાનો ԐયԴ ન કરવો.  
 અહંકાર આԵાને ઢાંકે છે. ફԝ એમ રાખો કે િવચાર એ Ԑકૃિતનો અવાજ છે. િવચાર એ 

‘તમે’ નથી. ԧાં સુધી ચેતના બદલ ેનહી ંըયા ંસુધી િવચારો રહેશ.ે તેન ેફԝ જોયા કરો- 
બીજંુ કઈં નહી.ં  



117 
 

 յયિԝનું ‘હોવાપણુ’ં છે તેની અનુભૂિત ન થાય પણ બીજંુ િમթયા કતાӪપદ કે “હંુ 
શરીર/મન/બુિԺ/િવચાર વગેર ેછંુ” – ત ેઅહંકાર છે. હવ ેઅહંકાર ેકતાӪપદ લીધું એટલે તે 
24 કલાક તેની જ વકીલાત કરશ-ે ભલે તે સાચંુ હોય કે ખોટંુ હોય. તેમાંથી રાગ અને 
Հષે આવશ.ે અહંકાર છે તો ‘માԀં’ છે. અહંકારન ે હӽરો માથાં છે. 
િચԱ/િԃયા/વાણી/Ԑાણ/બુિԺ/િવનય/િવવેક/નԕતા/સાધના/તપ વગેરનેો અહંકાર. 
સըસંગમાં પણ અહંકાર તેના બેકԆાઉંડમાં તો હોય જ . અહંકાર એ મનોમય ચતેના છે. 
તેને ઢાંકવો સહેલો છે પણ કાઢવો અઘરો છે. ત ે િમթયા કճપના/આભાસ છે- ત ેકોઈ 
વչતુ નથી. તમારા િવચારો તો પરમાણુઓ છે પણ અહંકાર તો પરમાણુ પણ નથી.  

 અહંકારમાં յયિԝને પોતાનો ‘હંુ’ દેખાય છે. વાչતવમાં તે յયિԝ ‘ચેતન’ છે. 
(રԤુ/સપӪ) અહંકારમાંથી ઝઘડા/માન/Հષે વગેર ેઆવે છે.  

 ભયનું કેլԍչથાન અહંકાર/મનોમય ચેતના છે. આ અહંકારની િમթયાԍિՋ કેમ ӽય?  
 મનનાં વલણ િમթયાԍિՋએ બનાյયા.ં (હંુ આ ... વગેર)ે સըસંગથી ‘જુઓ’ અને સમજો 

કે “હંુ આ નથી” વગેર.ે સમજણનું સુખ િનરંતર અહંકારને ઘટાડશ.ે િનરંતર સાચી 
સમજણ મેળવો.  આ દરકે િԃયા કોણ કર ે છે? ‘જુઓ’ અન ે સમજો. તમે તમારા 
અહંકારના વકીલ ન બનો. વહેવારમાં ખોટો અહંકાર રાખવો પડે પણ અંદરથી ન 
રાખવો.  

સըસંગ ԃમાંક [894] 12 JUN 2005 A 

 જનેે સીધી રખેામાં જવું છે તણેે મનનો ઉપયોગ ઘટાડી નાખવો જોઈએ. તો ‘મનનો 
ઉપયોગ’ એટલે શું ? 

 જો િદવસ દરձયાન બધું જ કામ મનન ેસંતૃિՃ મળે તેમ થતુ ંરહેતું હોય તો આ સીધી 
રખેાનો માગӪ નથી- ભલે તમારી કે મંડળ કે કાયӪની ԐિતՌા હોય. આમા ંભલે સાિՕવક 
સુખ મળે છે પણ ગોળ ગોળ ફરાય છે – તેથી દુ:ખ કપાશે નહી.ં  

 ઉપ= પાસ,ે યોગ = જોડાવંુ. જો સીધી રખેામાં ચાલવું હોય તો յયિԝએ મન સાથ ે
જોડાવામા ંબીક રાખવી. મનનો ઉપયોગ કરવામા ંબીક રાખવી. મનના ઉપયોગથી જ 
આԵા પુરાઈ ગયો છે. ԥાની પુԀષો તેની ચતેના/સત તՕવનો ઉપયોગ કર ેછે- ԧાર ે
સંસારીઓ જ ે મનોદૈિહક ચેતના વાપર ે છે- ત ે પરાચેતના નથી. મન અને શરીર 
ચલાવવા માટેની ચેતના મનોદૈિહક ચેતના છે - તે ચાલી ӽય એટલ ેӾવ જતો રહેશે.  

 જ ે સતત મનનો ઉપયોગ કર ે ત ે સંસારી- ભલ ે તે સાધુ દેખાય. મનોદૈિહક ચતેનાના 
ઉપયોગથી જլમમરણ વધતાં ӽય. મનની ચેતનાને જ ે ‘જુએ’ છે ત ે તનેા ઉપભોગ 
(Consumption) થી બહાર ચાճયો ӽય છે. અતંરાԵા હોય તે મનોદૈિહક ચેતનાન ે
‘ӽણે’ – તેના ઉપયોગમાં ન ચાճયા ӽય. મનોદૈિહક ચેતના મન + શરીરના સચંાલન 
માટે છે. તેમાં ભળવાનું નથી. ԧાર ેյયિԝ ‘જુએ’ છે ըયાર ેતેમા ંમનનો ઉપયોગ નથી.  

 મનોદૈિહક ચેતનાન ેબંધ (િչવચ ઓફ) ન કરી શકાય – પણ તેના સાԟી/ԍՋા રહેવાનંુ 
છે. દા.ત. સાભંળતી વખતે “હંુ દૂરથી જોઈ રՑો છંુ અને માԀં Ԛવણતંԋ સાંભળી રՑંુ 
છે”. મનમાં ભળવું નહી-ં પણ મન અને બુિԺન ે જોવાનાં છે. ગીતા મજુબ ઇિլԍયો 
પોતાના չવભાવમા ં ԐવતӲ છે – તમે તમારા ધમӪમાં રહો. તમને ખબર નથી કે તમ ે
જોવા/સાંભળવા/બોલવા/સૂંઘવા બધામંાં ભળી જ ӽઓ છો- પણ જુદા રહો. જોતી 
આંખને જુઓ, સાભંળતા કાનને સાંભળો, બોલતી Ӿભ/શկદોને જુઓ – તો જ 
અશુિԺ કપાશે. આંખ, કાન, Ӿભ વગેરનેી િԃયા મનોદૈિહક ચતેના જ વાપર-ે તે 
પરાચતેના ન વાપર.ે આપણે મનોદૈિહક ચેતનામા ંઘૂસી ગયા ંછીએ.  

 ઘણા લાંબા સમયે ખબર પડશ ેકે જ ેપરાચેતનાથી જોવાય છે તેને પણ જોનાર કોઈ છે. 
પરાચતેના એ પણ આԵાનો Ԑકાશ છે- જમે સૂયӪનો Ԑકાશ એ સૂયӪ નથી. આԵાના 
Ԑકાશથી આપણે મનોદૈિહક ચેતનાને જોઈએ છીએ.  

 ԧાર ે յયિԝનું બધું જ ચો՚ખું થાય છે તેમ સૂયӪ સીધો Ԑગટ થાય છે અને બધો જ 
Ԑકાશ નીકળી ӽય છે – ըયાર ેખબર પડે છે કે આ તો આԵાનો Ԑકાશ હતો. ԧાર ે
પરાનો Ԑકાશ આવે ըયાર ેખબર પડી ӽય છે કે આ સુખ ઇંિԍયનું સુખ નથી/જગતનું 



118 
 

સુખ નથી/સંવેદનાનંુ સખુ નથી પણ ઇંિԍયની પલેે પારનુ ંસુખ છે. આ બધું  જ ખસી 
ӽય ըયાર ેખબર પડ ેછે કે આԵા એ વչતુ/પદાથӪ છે. ચેતના કોઈ વչત ુનથી. આԵાના 
Ԑકાશ Հારા આપણે તનેા સુધી પહોચંી શકવાના છીએ- ચેતનાના Ԑકાશને ટેકે ટેકે 
પહોચંાય.  

 જો સըસંગ/ԥાની Ԑըયે Ԑીિત રાખો તો յયિԝ સીધી રખેામા ંઆવી જશ.ે  
 િચԱ ડગલ ેને પગલ ેદુ:ખી થાય છે – તે જ બતાવે છે કે હજુ ભવરોગ છે - નિહતર દુ:ખ 

ન થાય.  
 સીધી રખેામાં કઈં કરવા ઉપર ભાર નહી ં પડે. િચԱમાં સતત એવો ભાવ રાખો અને 

િડમાંડ કરો કે “મને તો મըૃયુમય ઊӽӪ જોઈએ જ”. આમ સતત થાય એટલે તે સામે 
આવીને ઊભું રહી ӽય. આ આંતર જગતમાં કરવુ ંપડશ.ે બાՑ િԃયા નહી.ં  

 ભલે તમને િચંતા કે દુ:ખ હોય પણ તમારા મનન ેસતત જોયા જ કરો.  
 દરકે કાયӪ શરીર કર ેછે પણ તમે શા માટે શરીરની ચેતનાને સપોટӪ  કરો છો ? તમે ફԝ 

તેને જોયા કરો – તેથી તમે જુદા પડશો.  

સըસંગ ԃમાંક [894] 12 JUN 2005 B 

 ઘણા માણસો સતત પોતાના મન/બુિԺને સારી રાખતા હોય છે- પણ જો ‘જુઓ’ નહી ં
તો અંતે તો મըૃયુ પછી કઈં સાથે નહી ં આવે. յયિԝએ ‘આԵા’ નું જ Ӿવન Ӿવવું 
જોઈએ. આવી յયિԝને મન બિુԺથી િનણӪયો લવેામા ંતાણ વરતાશ.ે બીӽ લોકોની 
મન/બુિԺની મોજ પાશવી છે – માટે લઘુતાԆંિથમાં ન આવવુ.ં ધૈયӪ રાખવંુ. ધીમે ધીમે 
તમારી બુિԺ સવળી થશ-ે તે ભગવદ્  બુિԺ થશે- જ ેઆԵામાથંી Ԑકાશ ખӱચશ.ે  

 નાડીઓ (ઇડા/િપંગલા/સુષુձણા) નો અհયાસ જԁરી છે કે કેમ ?     
 જ ેલોકો આમા ંપડે છે તઓે તેમા ંમન/બુિԺની કસરત કરીન ેગોળ ગોળ ફર ે છે. ભલે 

થોડો અհયાસ કરાય – પણ આખી િજંદગી ન અપાય. કામ તો તમાર ે અંદરથી જ 
કરાય- તે જ સીધી રખેાનો માગӪ છે.  

 સવાર ેӽગો ըયારથી જ િચԱ આԵાને અપӪણ કરો- એટલે બધી િԃયામા ંઅԥાન કપાતું 
ӽય. સાથ ેસાથે ԥાનીને પણ િચԱમાં રાખો – તો ԥાનના Ԑકાશથી સહેલુ ંથઈ જશ.ે 
મોટી િԃયાઓ શોધવી નહી.ં િԃયાઓ અહંકાર વધાર ેછે. ԧાર ેઅહંકાર તો કાઢવાનો 
છે.  

 ગુિજӪએફની સાધના પԺિત સીધી રખેાની છે ?  
 હા. ગુિજӪએફ સીધી રખેાનો જ માણસ છે. બધી સૂફી સાધનાઓ સીધી રખેાની જ છે. 

ԧાર ેકટોકટી આવે ըયાર ેતેમાથંી બચવાનો ԐયԴ ન કરો – પણ આફતમાં આԵાને 
જગાડવાનો ԐયԴ કરો. તમાર ેӽગવાની જԁર છે.  

 શરીરના ધમӷ/િવકારો હોય તે આવવાના જ. પણ તેમા ં չમૃિત કે િવચારો ભળે તો 
તકલીફ છે. ફԝ તેનું અવલોકન કરો – અને ‘જુઓ’. જ ેથઈ રՑંુ છે ત ેથવા દો.  

 ‘હંુ આԵા છંુ’, ‘હંુ આԵાને જોઉં છંુ’– આ બોલાય છે તેમાં ‘હંુ’ કોણ છે ?  
 જ ેઆԵા નથી ત ેબોલે છે. જ ે િમթયાԍિՋ/િમթયા તՕવ છે તે બોલે છે. જ ેમને કાયમ 

દુ:ખ આપે છે તે બોલે છે. અંદરનો દુ:ખીયારો અહમ આԵાને જોશ.ે  
 յયિԝ બુિԺથી આԵાને ભજ ેછે – પણ સըસંગથી આ બુિԺ સવળી બિુԺ થાય અને 

Ԑԥાશિԝ ӽગે ըયાર ેતનેું ‘હોવાપણુ’ં અનુભવાય છે.  
 સંસારની સાધના મન અને અહમ વડ ેથાય છે. ԧાર ેԐԥાશિԝ/સમતાભાવ (બધ ેજ 

આԵા છે) આવે તે મનન ેઘટાડ.ે સમતાભાવ હંમશેા ંરાખો- તે ધીમે ધીમે ԥાતાભાવમાં 
લઈ જશે.  

 અંદર બોલો કે “ મનને બુિԺ સાથ,ે બુિԺને િચԱ સાથ,ે િચԱને Ԑાણ સાથે ભેળવુ ં છંુ 
અને બધું જ એક થયા પછી હંુ આԵા જોઉં છંુ”- તો સમતાભાવ આવશ.ે  

 ગુિજӪએફ મજુબ અહંકાર અનેક છે પણ તેને એક કરવા- એટલ ેસાԟીભાવ ઊભો થશ.ે 
ըયાર બાદ ԥાનનાં બીજક આવે ըયાર ેյયિԝ આԵાથી મનને જોતો ӽય – અને જમે 
જમે જુએ તેમ તેમ મન ખસતું ӽય.  



119 
 

 આԵા આવે એટલે બળ ન વાપરવું પડ-ે પણ સાધનામા ંબળ વાપરવું પડે.  
 չવխջમાં Ԑસંગ/ઘટના સામાլય રીતે િરપીટ ન થાય – પરંતુ જો Ԑસંગ/ઘટના չવխջમા ં

િરપીટ થાય તેનો મતલબ શું ? 
 յયવહારમાં મન/બુિԺ સӽગ હોય છે જ ેઅહંકારની ӽગૃિતનુ ંչવխջ છે. અહંકાર ӽગ ે

છે પણ તેન ેખબર નથી કે “હંુ કોણ છંુ ?”. ԥાની પુԀષો જગતને չવխջ માને છે. ӽગૃત 
અવչથામાં પણ માણસો તો չવխջ જ જુએ છે. ԧાર ે յયિԝ સઈૂ ӽય ըયાર ે
બુિԺ/અહંકારની ӽગૃિત ન હોય ըયાર ેપણ Ӿવન/મનની ગિત ચાલુ હોય છે. અહંકાર 
ખસે એટલે પરમાણુઓ չમૃિતમા ંપકડાય ત ેչવխջ છે.  

 չવխջ િરપીટ થાય તો તેને ભિવոયની ઘટના સાથ ેસંબંધ છે. ઘણી વખત શરીર/મનના 
રોગ હોય તો Ԟારકે કઈં કરવું પડે.  

 ԥાની પુԀષો չવխջમાં આવે તે સાԀં કહેવાય. દેવો આવે તે સાԀં.  

સըસંગ ԃમાંક [895] 19 JUN 2005 A 

 Ӿવનમાં આԵા મેળવવો છે અને յયવહાર પણ ચાલે છે. પણ յયવહારમાં અપેԟાઓ 
આવી ӽય છે તો શું કરવુ ં? 

 માણસો સાધનામાં પણ અપેԟા અને ઇ՞છાઓ રાખે છે. આԵાનું ԥાન તેને થાય છે જ ે
પોતાની ઇ՞છા/અપેԟા/ગમતું છોડે છે. અન ે જો અણગમતું આવી પડ ે તેને Ԑભુના 
Ԑસાદ તરીકે չવીકાર ે છે- આવા લોકો જ આԵા પામી શԞા છે અને ԥાન મેળવી 
શԞા છે.  

 અપેԟા ઊભી થવાનું કારણ એ છે કે յયિԝ પોતાના શરીરને માિલક સમજ ે છે- 
પોતાની Ԑોપટӯ/િમલકત માને છે. અહી ંશરીરની રԟા કરવી પડ,ે શરીરની સંભાળ અને 
કાળӾ લેવી પડ-ે પણ આ શરીર માԀં નથી તે સમજો. ‘મારાપણું’ કાઢી નાખો. જમે 
બլેકનો કેિશયર પૈસાને પોતાના નહી ંમાને તેમ માિલકીભાવ છોડો.  

 չમૃિતન ેકારણ ેજլમમરણ થાય છે. ડગલ ેને પગલે չમૃિત Ԑગટે છે. તમ ેમાԋ જોનાર 
અને ӽણનાર છો – આમ રાખો તો չમૃિતથી િનલӲપપણુ ંથાય.  

 સારા/ખરાબ બધા જ Ԑસંગો ભૂલી ӽઓ. તમારા ‘માની’ չવભાવમા ંપણ չમિૃત છે. 
િԃયાઓમા ંસતત ગાંઠો પડે જ રાખે છે. ઊંઘમાં પણ કતાӪભાવથી ગાંઠ પડે છે. յયિԝ 
չમૃિતથી છૂટી પડતી નથી- չમૃિતમાં પોતાનંુ ‘હોવાપણુ’ં չથાપી દીધું છે – એટલે જ તે 
બધે જ չમૃિતમાં ચીપકેલી રહે છે.  

 չમૃિત મનોદૈિહક ચેતનામાંથી આવી છે. ԧાર ેપરાની չમૃિત જુદી છે. તનેે આ չમૃિત 
સાથે સંબંધ નથી.  

 չમૃિત વગર ચાલશે નહી.ં તે અંત:કરણનો મહՕવનો િહչસો છે. પણ չમૃિત સાથેનો 
સંબંધ છોડવાનો છે. չમૃિતથી બંધન થાય છે.  

 ԥાની પુԀષ અլયને յયવહારથી માન આપે છે, સըયથી નહી.ં સըયથી તો બધી જ 
յયિԝઓ આԵા જ છે. ԥાન મેળવવા չમૃિતનો આધાર ԟીણ કરવો પડ.ે  

 સમӾ લો કે પૃթવી ઉપર તમારો જլમ (તમારાં કાયӷ અને સંબંધો) આԵા મેળવવા 
માટે અને ભવદુ:ખ કાપવા માટે જ થયો છે. આ ԍઢપણે માનો.  

 હવે յયવહારમાં તમ ે માન મેળવવા નથી આյયા પણ તમાર ે સતત બીӽનું સાԀં જ 
કરવાનું  છે- ભલે ગમે તેવી પિરિչથિત હોય.  

 “હંુ કતાӪ નથી” તેમ માનવું સાધનાથી થઈ શકે છે અન ે ત ે સહેલુ ં છે. પણ “સામેની 
յયિԝ પણ કતાӪ નથી- તે પણ તેના કમӪની ગાઠં મજુબ કામ કર ે છે” – ત ે չવીકારવું 
અઘԀં છે. બંને յયિԝઓ չવતંԋ નથી- પરતԋં છે. આ વչતુ ભલે તમે સમӾ લીધી તેમ 
છતા ંપણ તમ ેતેમ Ӿવી નહી ંશકો- કારણ કે આ તમે તમારી મનોવૈԥાિનક ચેતનામાં 
જમા કયુӭ છે- અન ેԧાર ેસજંોગો આવશે ըયાર ેԃોધ/લોભ/ઈષાӪ – બધું જ આવશ.ે  

 સાԀં/ખરાબ કોઈ પણ કામ તમે કરતા જ નથી- તે સમજો. ખોટા ંકમӷમાં તમારી ભૂલ 
દેખાશે અને તમે ભૂલી પણ જશો. પણ સારાં કમӷ તમે ભૂલી નહી ંશકો. આ બંને કમӷ 
શԺુ નથી- બંને પાિથӪવ છે. કમӷ જડ છે.  



120 
 

 સુખ/દુ:ખનો અનુભવ કતાӪને થાય છે. કતાӪ કમӪને આધીન છે- અને કમӪ જડ છે. કમӪની 
ઝીણી રજ હોય છે. તેના પર િચԱ/આԵાથી જોતા ંતે બળે છે.  

 ગમે તેટલુ ં સાԀં કામ થાય પણ Ԑશંસા ન થાય તે તમારા ફાયદામાં છે- તે તમારી 
િચԱશુિԺ કરશ.ે પણ જો વખાણ થાય તો ત ે શુભમાં જશ.ે જગત તમારી કદર કર ે
તોપણ શું અને કદર ન કર ેતોપણ શુ?ં આ અઘԀં છે.  

સըસંગ ԃમાંક [895] 19 JUN 2005 B 

 ԥાનીની કૃપા/ԥાનીનંુ ԥાન હંમશેા ંહોય જ છે. કૃપા િચԱમા/ંમનમાં Ԑવતӯ ӽય તેન ે
મનની અિչમતા કહેવાય કે કેમ ? 

 જો બધું સાԀં હોય- એટલે કે બહાર/અદંર અપમાન નથી થતુ,ં չવાչթય સાԀં છે વગેર-ે 
તો એમ કહેવાય કે મનોદૈિહક ચતેનામાં બધુ ં બરોબર છે- પણ આ સુખ તમને મોઘંુ ં
પડશ-ે કારણ કે ત ેઅહંકાર ેલીધુ.ં પણ જો յયિԝની ӽગિૃત હોય તો յયિԝ સુખને 
સંવેદશે નહી ંપણ “હંુ ӽણુ ં છંુ” તેમ રાખશે- એટલે કે յયિԝ ‘ӽણશ’ે તો અહંકારનુ ં
માથુ ં કપાઈ જશે. જો յયિԝ સુખને સંવેદશ ેતો તેણે અહંકાર ઉપર મુગટ પહેરાյયો 
કહેવાય. જમે જમે સંવદેશો અને અહંકાર ેજટેલું સખુ લીધંુ તેટલુ ંદુ:ખ આવશ.ે  

 હંમેશા ં સુખને ચતેનશિԝથી ‘ӽણો’ – પણ સવંેદવું નહી.ં એટલે સુખ મળતું હોવા 
છતા ંપણ તમે આ સુખમાં ફસાયા નથી- તમે સમજણમાં છો. સુખ અને દુ:ખ બનંેને 
‘જુઓ’. દા.ત. પાવર ન હોય અને લાઈટ આવે ըયાર ેતમને ‘હાશ’ થાય તો તમે ‘જોયંુ’ 
નહી.ં  તમે હંમેશા ં‘ӽણનાર’ થાઓ. જ ેԥાની હોય ત ેમૃըય ુપામતા શરીરને પણ ‘જુએ’ 
છે. તમે સુખદ અને દુ:ખદ બંને વદેના જુઓ – તેમાં ભળી ન ӽઓ- તો તમે સમતામા ં
છો. આ જ રીતે સંસારની બધી વչતુ/ઘટનાને ‘જુઓ’.  

 આવી յયિԝમાં ԥાનીની કૃપા આવી જશ-ે કારણ કે બંને ‘ӽણનાર’ છે.  
 અિչમતા એટલ ેյયિԝના લાગણી/ભાવ/અહંકાર બધું જ ઊંચું હોય. પણ અિչમતાનું 

કેլԍ પાિથӪવમાં છે. મનની શાંિત પણ જડ છે. અિչમતા յયિԝનું માન વધાર ેછે.  
 સાધક હોય તેન ે સըસંગમાં પાપ બળે અન ે પુէռની વૃિԺ થાય છે – તેને પણ ત ે

ԥાનીના ԥાનથી ‘જુએ’ છે કે “આ પુէռ પણ માર ે ભોગવવાનું આવશે”- એટલ ે
સમજણનું મહાસુખ આવશે – જ ેસાધકની અણસમજને ફેરવશે – તેના થકી તે ધીમ ે
ધીમે આԵામા ંજશ.ે  

 બુિԺની ગિતમા ંચેતનાની ગિત કેમ વધારવી ?  
 બુિԺ એ ચેતના વગરની ન હોય. મનોદૈિહક ચેતના શરીરમાં ન હોય તો બિુԺ કામ ન  

કર.ે મનોદૈિહક ચેતના (અપરા) અને પરાચેતના બંને અલગ છે- બંનનેી ગિત અલગ છે. 
બુિԺની શિԝ ‘અપરા’ છે. Ԑԥાની શિԝ ‘પરા’ છે. એટલે ԐՇ એમ છે કે ‘પરા’ ની 
ચેતનાને કેમ વધારવી ?  

 જો બુિԺમાં પરાચતેના દાખલ થાય તો આ ચતેના પાસે સત તՕવ, સમજણ વગેર ેછે. 
જો յયિԝની મંદ બુિԺ હોય તો િચતંા ન કરવી- પણ િચંતા કરો કે “માર ે
પરાચતેના/પરાબિુԺ જોઈએ”. આના માટે Ԁદન પણ કરો. જો મનોદૈિહક ચતેનાનો 
ઉપયોગ/વજન ઘટાડો તો પરાચેતના બહાર આવ.ે  

 չમિૃતના જડ સչંકારો પોતાના յયિԝըવને ભૂલવા દેતા જ નથી. શું કરવું ?  
 “મામેકં શરણં ԙજ:”. કૃոણ કહે છે કે “તું તારા તપ/બુિԺ/իયાનથી નહી ંપહોચંી શકે”. 

મામેકં એટલે કૃոણ નહી ંપણ તમારી અદંરના પણૂӪ Ԑકાશને જ չમરણમાં રાખવો. જો 
‘તું’ કઈં પણ કરવા જઈશ તો બધું બગડશ ે– એટલે પૂણӪ Ԑકાશને չમરણમાં રાખો – 
અને મહાશિԝ સાથે અનુસંધાન કરો. મહાશિԝ અશરીરી પણ હોય. માԋ ԥાનીનંુ 
અનુસંધાન કરો. Ԑકૃિતન ે સુધારવાનો ԐયԴ જ ન કરો- પણ ԥાનીની મહાશિԝને 
બોલાવો. તમને અંદર խયાસ/ગરજ હોવી જોઈએ. ભગવાન તો તમાԀં વતӪમાન િચԱ 
Ԟાં છે – તે જ માગંે છે. ԧાર ે આપણો પԀુષાથӪ ઓછો પડે ըયાર ે ԥાની/અદેહી 
ચેતનાનંુ જોડાણ કરવુ.ં  



121 
 

સըસંગ ԃમાંક [896] 26 JUN 2005 A 

 ԥાની કે અદેહી ચેતના સાથે સંબંધ કેમ કરવો ? જોડાણ કેમ કરવું ?  
 પરાચતેના શું છે તે ӽણો. જો હંુ મારી વતӪમાન ચતેનાને ઓળખું તો પરાચેતના 

ઓળખાય. વતӪમાન ચતેના એટલે માԀં મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર (અંત:કરણ). તેમા ં
બધું જ આવી ӽય. આ વતӪમાન ચતેના એ મનોમય/મનોદૈિહક ચેતના છે – તે તમન ે
Ԟાંય ન પહોચંાડે- પણ ગોળ ગોળ ફેરյયા કરશ.ે બળદગાડામાં અમેિરકા કેમ 
પહોચંાય? તમે સમજો કે તમે અંત:કરણના ગુલામ છો.  

 ԧાર ે મનોદૈિહક ચતેનાની પીડા વધે ըયાર ે જ յયિԝને બહાર નીકળવાનું સૂઝે. જો 
કોઈ પીડા ન આવે કે ન હોય તો બીӽ Ԑાણી જવેું જ બધું થઈ ӽય. આ ચતેનામાં 
સાԀં/ખરાબ બંને વતӪન થાય છે. ધાિમӪક/સાિՕવક/તામિસક આવું બધુ ંથાય છે. પરંતુ 
આ બધું ԋણ ગુણો જ છે. յયિԝનું આખું յયિԝըવ આમા ંજ આવ.ે  

 મનોદૈિહક ચેતના શરીરમાંથી જ બની છે ԧાર ે પરાચતેનાને શરીરના જլમ/મરણ 
સાથે કોઈ જ સંબંધ નથી. સૃિՋના સજӪન/િવસજӪન/િવનાશ સાથે કોઈ સંબંધ નથી. તે 
ભગવાનની શિԝ છે. ԧાં સુધી આ શિԝ ન આવે ըયા ં સુધી મનોદૈિહક ચતેનામા ં
તાકાત નથી કે તમારા દુ:ખને ભાંગ.ે પરાચેતનાથી દુ:ખ – જլમમરણનો નાશ થાય છે. 

 ભલે મનોદૈિહક ચેતના յયિԝને સુખ આપતી હોય તોપણ յયિԝને અદંરથી અવાજ 
આવવો જોઈએ કે આ મનોદૈિહક ચેતના મને નથી જોઈતી- પણ પરાચેતના જ 
જોઈએ. કારણ કે મનોદૈિહક ચેતનાનુ ંસુખ છેતરામણું છે- તે Ԕાંિત છે.  

 અહી ંમનોમય ચેતનાનંુ સુખ છોડી દેવાનું નથી – પણ յયિԝ સુખમય થઈ ӽય છે. 
(આરો՛યમય, શિԝમય, ધનમય વગેર.ે..) દરકે յયિԝને કઈંક થઈ જવુ ં છે – પણ 
પરાચતેનામા ંકઈં થવાનંુ નથી- જ ેકઈં દેખાય છે તે અસըય છે અન ેતે ‘હંુ’ નથી તેમ 
કરવાનું છે. આ વչત ુ વાતો કે િફલોસોફીથી નહી ં ӽય. એમ સમજો કે 
ઘર/કુટંુબ/ધંધો/յયિԝըવ બધું જ – બધુ ં જ અસըય છે. અહી ં િԃયા ફેરવવાની નથી 
પણ આશય/સમજ બદલવાની છે.  

 લોકો મનોદૈિહક ચતેનાના લાભન ેપરાચેતનાનો લાભ માની લે છે- પણ તે જતો રહેશે. 
પરાચતેના કાલાતીત છે. (અકાલ) તમારી અંદર પરાચેતનાની ચાહ ઊભી થવી જોઈએ. 
તમારી આજુબાજુના બધા જ માણસો ભલે સԤન હોય તોપણ તેમનો આશય આ 
નથી. એટલે ટોળાની ઊӽӪ તમને તાણી ӽય છે. આવા માણસો ઘરમાં/કુટંુબમા ં  જ 
હશ.ે અહી ં તમાર ે સંબંધ બગાડવાનો નથી – પણ સમજણ સુધારવાની છે. 
અંત:કરણમા ંરાખો કે હંુ એકલો જ છંુ – મારી સાથે કોઈ નથી. મારો કોઈ િમԋ કે દુնમન 
નથી. બધા પોતાના ગિણતમા ં જ ચાલે છે. તમે પરાચેતનાના ગિણતમા ં જ ચાલો. 
િԃયાનું મૂճય નથી પણ તમારો આશય જ મહՕવનો છે.  

 જગતન ે નહી ં પણ ભગવાનને ચાહો, જગતના રચનારને ચાહો. તમારો આશય અન ે
ԍિՋ – એ જ ભજન છે.  

 յયિԝના અંતરાયો તેના િચԱને જોડાતા ંઅટકાવે છે- તેથી િચԱ આડંુ ચાલે છે.  
 તમે ԥાનીના િચԱ સાથે જોડાઈ ӽઓ. તેનુ ંિચԱ આԵા સાથે જોડાયેલ છે એટલ ેતમ ે

પણ જોડાઈ જશો. બધાનો આԵા એક જ છે – જુદો જુદો નથી. ԥાની સાથે િચԱનું 
અિભՂ જોડાણ કરો- સՔૂમ એકતા કરો.  

 જો એક સેકլડ માટે પણ િચԱ જોડાશે તો પરાચેતનાનંુ બીજ મળી જશ.ે આ 
‘ӽણપણા’ નુ ંબીજ કદી પણ નાશ નહી ંપામ-ે શરીર ન હોય તોપણ.  

 જમે સૂયӪને ધરતી િવષે ӽણ જ નથી તેમ પરાચેતનાને સારા/ખરાબ સાથે સંબંધ જ 
નથી. અહી ંՀતૈ નથી પણ અՀતૈ છે.  

 પરાચતેનાના માણસે ԓՐાંડની બહારની વչતુઓને ӽણી છે. ત ે હવ ે ધરતીલોકનો 
મહેમાન છે, માિલક નથી. માણસો તો બધાના/વչતુઓના માિલક બનવાની ઇ՞છા 
રાખ ેછે.  



122 
 

 મનુոય પાસે બધાથી િનલӲપ થવાની તાકાત છે- દેવો આ નથી કરી શકતા. દેવો Ԑકૃિત 
અને પારિમતા Ԑԥાને છૂટી નથી પાડી શકતા- ԧાર ે માણસ સુખ/દુ:ખ બંનથેી 
અિલՃ રહી શકે છે- એટલે મનુոય જլમ દુલӪભ છે. દેવો પોતાના Ӿવનની ԃાંિત કે 
પિરવતӪન ન કરી શકે. જ ે‘ӽણે’ છે તે મનુոય છે- મનુոય શરીરમા ંજ ‘ӽણપણુ’ં આવે 
છે. પરંતુ મનոુય પોતાનું Ӿવન મનોમય ચેતનાને મજબૂત કરવામાં જ બગાડી નાખે છે.  

 જો અંદર િચનગારી લાગે તો જ յયિԝને મનોદૈિહક ચેતનામાથંી નીકળવાની ભૂખ 
લાગે. સըસંગમાં માԋ સાંભળવાનો આશય ન રાખો. તમારી શિԝ મજુબ ԥાનીના 
કહેવા મજુબ આંતિરક શિԝ કામે લગાડો. જો તમારો આશય હશે તો કોઈ ને કોઈ 
Ԑકારની સહાય તમને ચોԜસ મળી જ રહેશ.ે  

 મનોમય ચતેનાનું દાસըવ છોડો- તેવો આશય અને ભાવ ઊભો કરો. અહી ં સંસાર 
છોડીને સાધુ થવાનંુ નથી- પણ સંસારને નાટકની રીતે જુઓ. બળવો કરો કે “હંુ 
મનોદૈિહક ચેતનાન ેչવીકારતો નથી- મને તે માլય નથી”. સંસારનુ ંનાટક કરવા માટે 
આ ચેતનાને સાચવવી પડ.ે  

 આપની આજુબાજુના લોકોને સંસારમાં રસ છે. આપણે સંસારન ેઠેલી દેવો નહી-ં પણ 
તમે તેના Ԑભાવમાં ન આવો/તેને ટેકો ન આપો કે િવરોધ ન કરો. જગતમાં સુખ નથી 
પણ સુખની Ԕાંિત છે.  

 ચેતનાવાળી વાણીનો આԚય લેવો. પોતાના મનને સતત જોવંુ. ભગવાન/ԥાનીને 
સતત તમારી સાથે રાખો. માણસોના અહંકાર સાથે નહી ં પણ તેમની અંદરના 
ભગવાન સાથે રહો. િબનજԁરી સંપકӪ /સંબંધ ટાળો. એકાંતમા ંરહો. કામ કરતાં વ՞ચે 
અટકીને અદંર ડૂબકી મારો. કામ/સըસંગ કે િԃયામા ં તણાઈ ન ӽઓ પણ ӽણતા 
રહેવાનું છે.  

સըસંગ ԃમાંક [896] 26 JUN 2005 B 

 તકલીફ આવે ըયાર ે ભાવ કરવો કે “માર ે મારાં ખોટાં કમӷ સુધારવાં છે. મને 
પરાશિԝની જԁર છે. મારા સંશયો ઘણા છે. હંુ પહોચંી શકંુ તેમ નથી. મારી શિԝ 
ઓછી પડે છે” – આવો ભાવ થતાં જ કમӷ પીગળવા ંશԁ થઈ ӽય છે. յયિԝ સાચો 
ભાવ નથી કરતી પણ ખોટી િԃયા કર ેછે.  

 յયિԝની મનોમય ચેતના પોતાની નથી. તો પછી અથડામણ થાય તો ખોટંુ શુ ં
લગાડવાનંુ ? અլય յયિԝને આԵાԁપે જુઓ- ભલે તમે તેમાં આԵા ન જોઈ શકો. 
આને તમારો આશય બનાવો.  

 જો આપણે પરાચેતના સાથે અનુસંધાન કરીએ તો અંતરાયો કપાય ?  
 હા, કપાય. ԥાનનો અિ՛ջ પાપન ેબાળે છે. સાભંળતાં સાંભળતા ંપાપ બળે છે. ԥાનને 

માગӲ આગળ વધો. મનને નબળું ન પાડો. չમરણ રાખો. 24 કલાક િચԱને չમરણમા ં
રાખો. જમે જમે પરાચતેનાનો આԚય/չમરણ કરો તેમ તેમ પાપ બળે છે. પરાચેતના 
અિ՛ջ છે. ત ેપરમાણુઓને બાળશે.  

 પરાચતેનાની શિԝ ԧાર ે િԃયાશીલ થાય છે અને અવકાશમાં આવે છે ըયાર ે
વાતાવરણ – સાધકમાં ઊંડી શાંિત ઊભી કર ેછે. આ શાિંતને મનોમય ચતેનાનો չપશӪ 
નહી ંહોય. આ શાિંતમા ંӽગૃિત તો રહે જ છે.  

 1. બૌિԺક ચેતનાની મનોમય ӽગૃિત.  
 2. પરાચતેનાની ӽગિૃત -  આ ӽગિૃત બિુԺન ે ઝાંખી કર ે છે અને ‘չવભાવ’ ની 

ӽગૃિતને િԃયાશીલ કર ે છે. આ ӽગૃિતમા ં તլમયતા ન હોય. પરાચતેનાની ӽગૃિત 
છેճલા Պાસ સુધી રહે છે. આ ӽગૃિત હોય તો દુ:ખ/આિધ/յયાિધ/ઉપાિધની િચંતા ન 
હોય. આ ӽગિૃત શાંિતને ‘જુએ’ છે. અહી ં શાિંતનો પણ ઉપભોગ ન કરો. (દા.ત. – 
હાશ, શાિંત આવી.) શાિંતના પણ ԥાતા-ԍՋા બનો. પરાચેતનાની શાિંત જશ ેનહી.ં 

 

 



123 
 

સըસંગ ԃમાંક [897] 03 JUL 2005 A   

 કતાӪભાવ અને ભોԝાભાવની ઓળખ શું ? ઓળખ મմયા પછી કતાӪભાવ અને 
ભોԝાભાવની સિԃયતા શાંત કરવાની કોઈ પԺિત છે ?   

 જનેા અનુસંધાનમાં શરીર/મન/બુિԺ/અહંકારમાં એકԁપતા હોય તેમા ં હંમેશાં 
કતાӪભાવ હોય- ભલ ેતે સંસારી, સાધુ ... કોઈ પણ હોઈ શકે. “માર ેકતાӪભાવને ԟીણ 
કરવો છે એટલ ેહંુ સըસંગ કԀં છંુ” તેમ રાખો.  

 કતાӪપદ બાՑ વતӪનથી ન પકડાય તેવુ ં પણ હોય. કતાӪપણુ ં չથળૂ, સՔૂમ, સՔૂમતરથી 
સՔૂમતમ હોય છે. કતાӪપદમાં દુ:ખ નથી હોતું પણ એક ӽતનો પાશવી આનંદ હોય છે.  

 ભોԝાપદમાં સુખ અને દુ:ખ બંનેનો અનુભવ થાય અને ԧાર ેધાયુӭ ન થાય ըયાર ેદુ:ખ 
થાય.  

 ԧાર ે յયિԝએ શԁઆતથી જ કતાӪપદ ન રા՚યું હોય તો સામેવાળી յયિԝ માને 
નહી ંકે તમાԀં ધાયુӭ ન કર ેતોપણ દુ:ખ નહી ંથાય. જો તમ ેએમ રાખો કે “હંુ નાટકનો 
રોલ ભજવી રՑો છંુ” તો ભોԝાપદ નહી ંઆવ-ે અને િનિવӪકճપ સુખ મળે છે.  

 સըસંગના શկદોને જો તમે સાંભળો છો તો તમે ભોԝાપદમાં છો. પણ શկદો તમારા 
Ԛવણતંԋમાં આવે તે શું કર ે છે તેને ‘જુઓ’ અને ‘ӽણો’ છો તો તમે ભોԝાપદની 
બહાર છો- તમે ભોԝા નથી. આ રીતે આખા િદવસની જોવા/સાંભળવા/બોલવાની 
બધી િԃયાઓ કરો.  

 જો તમ ેકતાӪની િԃયાના આનંદમા ંછો તો ધાયુӭ થવાથી તમે ભોԝાના આનંદમા ંછો – 
પણ તે તમારા ં જլમ-મરણનું મીટર વધારશ.ે કારણ કે તમ ે આԵાની િવરાધના કરી 
અને તેનાથી દૂર થયા- આԵાની િકમત ન કરી. તમે િԃયાના આનંદમા ં મનોદૈિહક 
ચેતના સાથે રՑા. માટે જ આનંદને પણ ‘જુઓ’. TV જુઓ ըયાર ેઆԵા સાથે રહો- TV 
માં ખӱચાઈ ન ӽઓ. ‘જોવા’ અને ‘ӽણવા’/સાભંળવા પર સતત લԟ રાખો તો જլમ-
મરણ કપાતાં ӽય.  

 જો અહંકાર ખસી ӽય તો સમય નથી હોતો. એટલે સમય જ અહંકાર છે. જ ેકતાӪપદમાં 
હશે ત ે હંમેશા ં સમયમાં જ જતો હશ-ે જોડાયેલો હશ.ે કતાӪપદ ટાળવા માટે 
સમયરિહતતા Time-lessness નો અհયાસ કરવો પડ.ે જો મનોદૈિહક ચેતના શાંત થઈ 
ӽય તો Time નથી અને રાગ Հષે પણ નથી.  

 ભોԝાપદના અહંકારમાંથી નીકળવું અઘԀં છે. પોતે દુ:ખી ન થવું તે અઘԀં છે. દુ:ખ 
આવી પડે ըયાર ે ԥાની આ દુ:ખના પરમાણુઓને બહારના માને છે અને “હંુ આ 
પરમાણુઓ સાથે સંબંધ ધરાવતો નથી”, “શરીર હંુ નથી” - તેમ માને છે.  

 ઘણી વાર અહંકાર નબળો થાય તોપણ આશા અને તոૃણા હોય છે. તેના તંતુઓથી 
આԵા જકડાયલેો હોય છે. ԥાનીના સાિંનիયમાં તે દેખાશ.ે  

 ભોԝાભાવમા ંથતા દુ:ખની બળતરામા ંએકԁપતા ન કરો પણ ‘જુઓ’. એમ ન માનો 
કે “મને દુ:ખ થાય છે, મારી Ԑગિત રોકાય છે”- પણ એમ માનો કે “અંદરના 
પરમાણુઓ બહાર જઈ રՑા છે”. 

 “મોટેથી બોલો કે “હંુ અકતાӪ/અભોԝા છંુ”- એટલે મનોમય ચતેનામા ંતમારો િવરોધ 
નોધંાઈ જશ.ે յયિԝ પોતાની નરમાશ રાખે અને આ નરમાશ િԃયા/ભાવ/વાણીથી 
յયԝ કરો. જોરાવર ન થાઓ. અહી ં નરમાશ એ િનબӪળતા નથી - તે સમજો. કોઈ 
મંિદર વગેર ેપિવԋ չથાનમાં બેસો. આમ કરવાથી કતાӪપદ/ભોԝાપદ ԟીણ થશે.  

 ԧાર ેકતાӪપદ/ભોԝાપદ ન હોય ըયાર ેતમારા յયવહારો કેવા છે, તમારો રસ શમેાં છે 
તે મહՕવનું છે. અլય સસંારી જવેું વતӪન ન હોવું જોઈએ. તમે આԵાના Ԑિતિનિધ છો 
તેવું વતӪન કરો. ફԝ શկદો નહી ંપણ વતӪન તેવું કરો. દરકે િԃયાને ઈՊર/આԵા સાથે 
જોડો.  

 

 



124 
 

સըસંગ ԃમાંક [897] 03 JUL 2005 B 

 શરીરના ભોԝાભાવમાં પણ ԍՋાભાવ રાખવો જોઈએ- ӽગિૃતનો ભાવ રાખવો 
જોઈએ. જો આમ ન થાય તો “શરીરની િԃયા ચાલી રહી છે” તેવો િવચાર રાખવો.  

 આશા અને તոૃણા સՔૂમાિતસՔૂમ હોય છે. ત ેઅંિતમ ભૂિમકા (7 મી ભિૂમકા)માં જ જશ.ે 
અહંકાર, મોહ વગેર ેબધુ ંજ ӽય પછી છેճલે ત ેӽય.  

 આપણામાં કતાӪપદ 100% ગયેલ હોતંુ નથી- પણ પરમ સըસંગમાં Ԟારકે કતાӪપદ લՃુ 
થાય છે અન ેવԝાની સાભંળેલ વાણી/ԥાતાભાવ અને શկદો પણ શાંત થઈ ӽય છે – 
તે શું છે ? 

 Ԟારકે સըસંગમાં Պાસ નાિભમાં િչથર થઈ ӽય છે, મչતક ખાલી થઈ ӽય છે અને 
Ԟારકે શરીર નાજુક/સՔૂમ અન ે Ԟારકે શરીર િવશાળ થઈ ગયું હોય તમે લાગ ે છે. 
મનોદૈિહક ચેતનાન ે ԧાર ે સંસારનો ભાર વતાӪય અન ે સըસંગમાં Ԑીિત થાય, 
પરમાણુઓ સըસંગમાં મેચ થાય ըયાર ે મનોદૈિહક ચતેના સըસંગ/બુિԺ/અહંકારની 
હાજરીમા ંખસી ӽય છે અને પરાચેતનાનો Ԑકાશ સાધકના િચԱમાં յયાપી ӽય છે. 
આમ બને પછી յયિԝનુ ંિચԱ કાયમ અહી ંજ રહેશ.ે  

 ઘણી յયિԝ ભોԝાભાવના અહંકારમાં સાԀં કાયӪ કર ેછે. ԥાતા-ԍՋા તરીકે પણ કાયӪ 
ચાલુ હોય છે. તો આ ભોԝાભાવની કોઈ િલિમટ ખરી ?  

 ԧાર ેસંપૂણӪપણે “હંુ છંુ જ નહી”ં, “હતો નહી”ં, “હોઈશ નહી”ં – એવું િસԺ થઈ ӽય 
(યોગવાિશՌ મજુબ – અӽતવાદ/િવવતӪવાદ) – એટલે કતાӪ ન હોય – એટલે ભોԝા 
પણ ન હોય. ”હંુ છંુ” મા ં‘હંુ’ છે- પણ “હંુ છંુ જ નહી”ં માં બધું જ નીકળી ӽય છે. જ ેછે 
તે છે. અહી ં‘હંુ’ પણ નથી ‘તું’ પણ નથી. ફԝ Ӿવનસિરતા ચાલે છે અને Ԑકાશ મળે 
છે.  

 સըસંગ પૂરો થયા પછી બહાર નીકળીએ ըયાર ેમાયાના પરમાણુઓ ઘેરી વળે અને વેર 
વાળે તો શું કરવું ? 

 જનેું કતાӪપદ અને ભોԝાપદ ઘટી ગયુ ં હોય તે પણ પરાશિԝનું આՓાન કર,ે 
આંતરતપ કર.ે તમે આԵાતરફી/આԵાના પԟે રહો. તમારા 
તકӪ /િવચાર/બુિԺ/શરીરની સાથે ન રહેવાય.  

 કેટલાક બનાવોમા ં દુ:ખ થાય જ. એટલે ભોԝાભાવ કાઢવો અઘરો છે. બીӽનું દુ:ખ 
જોઈને કમકમાં આવી ӽય છે. તો શું કરવુ?ં  

 તમારા ઉ՞ચ ભાવોને કારણે દુ:ખ થાય છે. મનમા ંરાખો કે “અլયને નહી ંપણ મને જ 
દુ:ખ થાય છે”. બીӽને આԵા તરીકે જુઓ- અլય તરીકે નહી.ં અનુકંપાથી જુઓ- 
અનુકંપાથી શાંિત આવશે- જ ે સામેની յયિԝને પહોચંશે. પણ આમાં પણ સՔૂમ 
અહંકાર તો છે જ. બીӽના દુ:ખ ેદુ:ખી થવુ ંત ેમનોદૈિહક ચતેનાનો ગુણધમӪ છે- ԧાર ે
Ԑԥાનો ગુણધમӪ – અլયની શાિંત સાથે ભળી જવુ ં- તે છે.  

 કોઈના મૃըયુમાં રોકકળ કરો તો આԵા દુ:ખી થાય – પણ શાંત ભાવ કરો ત ેશાતં ભાવ 
મૃતકના આԵાને પહોચેં.  

 જમતી વખતે ભાવ કરો કે “મારી થાળીના ભોજનને પરાચેતનાનો չપશӪ થાય” – તો 
ભોજન ફરી જશ.ે સંકճપ કરો કે “આ જլમમાં અમોને પરાચેતનાનો չપશӪ થઈ ӽય, 
અનુસંધાન થઈ ӽય” – તે કાયӪ કરશ.ે પરાચેતના મેળવવા માટેની 
તીԙતા/અભીխસા/խયાસ રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [898] 10 JUL 2005 A     

 ԥાનીની હાજરીમા ં ӽગૃિત રાખવાની નથી- પરંતુ “સત Ԑવતӯ રՑંુ છે અને હંુ છંુ” 
એટલું જ રાખો. કારણ કે અહમ ӽગૃિત રાખવાનો ԐયԴ કરશ.ે ԥાનીની હાજરીમાં 
ԥાતા-ԍՋા બનવાની પણ જԁર નહી.ં કારણ કે ԥાનીનો Ԑકાશ કામ કર ેછે. 

  ԧાર ેસંપૂણӪપણે એમ લાગે કે કઈં થઈ શકતું નથી, બધા જ આԵાથી િવԀԺ છે- ըયાર ે
તમારા મનની પકડ/િવચારોને છોડી દો. ભાવ/સમજણથી જ છોડો. જટેલી અસહાયતા 



125 
 

આવશે તેટલી જ મદદ/સહાય આવશ.ે તમે ભલે બિુԺશાળી કે પૈસાદાર હો તોપણ 
સમજો કે તમે અસહાય છો. િનબӪલકે બલ રામ. Ԑકૃિતનું બધું બળ કાઢો- લાચાર નહી ં
બનવાનુ-ં સમજણથી કાઢો. ગુԀ/ભગવાન પાસે બધું જ બળ કાઢી નાખો.  

 યથાથӪ સըસંગમાં յયા՚યાન/વԝા કેլԍમાં ન હોય- પણ յયિԝની અનાԵદશા 
ફેરવવા માટેની તըપરતા હોય છે.  

 પરમ સըસંગમાં અંત:કરણની ગિત સતત આԵા તરફ જ વહેતી હોય- ભલે સըસંગનુ ં
વાતાવરણ ન હોય તોપણ.  

 ԥાતાનો જլમ ԥાનમાથંી થશ.ે (બુિԺનુ ંԥાન નહી)ં.  
 ગુԀતՕવ અન ેCosmic Consciousness – વૈિՊક ચેતના - એક જ છે ?  
 અંત:કરણમા ંમનોદૈિહક ચેતના હોય છે. ԧાર ેյયિԝըવ જ ન રહે ըયાર ેવૈિՊક ચેતના 

કહેવાય. શરીરમાંથી ગુԀતՕવ Ԑગટ થાય છે. વૈિՊક ચેતનાને ગԀુતՕવ સાથે કઈં સંબંધ 
નથી- આ ચતેના િહլદુ/જનૈ/બૌԺ કઈં નથી. પરમ સըસંગની તીԙ ઈ՞છા રાખવાથી 
વૈિՊક ચેતના િવકસ.ે  

 જો ԥાતા-ԍՋા ન હોય અને ӽગિૃત પણ ન હોય અને કોઈ સમથӪ ԥાનીના શરણે ӽય 
તો તે કામ કર ે? 

 ԥાતા ԥાનમાથંી આવે છે- બુિԺ તે ӽણી ન શકે. બુિԺ સંવદેના આપશ.ે (ગરમ 
પાણીથી દાઝવું) આ સંવેદનાને જ ેӽણે છે તે કોઈ અլય છે- ત ેԥાતા છે. ԥાતા આવે 
પછી જ જլમમરણ કપાય. વેદનાની ӽણકારી Ԑકૃિતની ઇિլԍયોને છે.  

 ԥાતા ԥાન થાય પછી જ આવ ે– ըયાં સુધી ન આવે. ӽગૃિત પણ ԥાતા આવે તો જ 
આવ.ે յયવહારની ӽગૃિત જլમમરણ ન કાપે. આ յયવહારની ӽગૃિતને જ ે ‘જુએ’ ત ે
ԥાતાની ӽગૃિત છે.  

 જો અનլય ભાવ આવી ӽય, Ԑકૃિત એક થઈ ӽય તો સંઘષӪ/Հતૈ ન રહે- Ԑકૃિત ગળી 
ӽય. જો કૃપા હોય તો જ ԥાતા-ԍՋાભાવ આવે- յયિԝના પુԀષાથӪથી ન આવ.ે પરંત ુ
અનլય ભાવ તો રાખી જ શકાય. અનլય ભાવ શું ન કર ે? – તે બધું જ કર.ે  

સըસંગ ԃમાંક [899] 17 JUL 2005 A   

 ગુԀԐકાશ અને ગુԀચાવી કેવી રીતે મળે ? 
 બુિԺ હંમેશા ં આંધળા અહંકારથી દોરવાય છે- એટલે તે પૂનમ તરફ ન લઈ ӽય. 

બુિԺનો િવકાસ પરમ સુખ નહી ં આપે. અહંકાર/બુિԺને ӽગિૃતની જԁર છે, દરકે 
િԃયામા ં સ+અવધાન (સાવધાની)ની જԁર છે.  

 ӽગૃિતન ેકારણે બીજ, ԋીજ.... વગેર ેતરફ ગિત થશે અન ેઅદંરથી િવԟપેો/અંતરાયો 
Ԑકાશને કારણે બહાર આવશ,ે અને ԃોધ વગેર ે દેખાશે. દેખાશે એટલે તે જવા માટે 
બહાર આյયું છે તેમ સમજો. ԋીજ, ચોથ.... આઠમ વગેરનેા અંતરાયો જુદા હોય. 
પૂિણӪમામા ં કોઈ અંતરાયો નહી ં હોય. દરકે લેવલના અંતરાયો/અધંકાર જુદા હોય. 
સંપૂણӪ દુ:ખમુિԝ માટે બધા અંતરાયો બહાર કાઢવા જ પડ.ે જમે જમે Ԑકાશ વધશે 
તેમ તેમ વધ ુકચરો બહાર નીકળશ.ે  

 દબાયેલી વչતુ બહાર/ઉપર આવે એટલે તમ ે ખરાબ છો તેમ માનવાનું નથી. તે 
નીકળવા માટે બહાર આյયું છે. “મારો મેલ/ચાદર ધોવાઈ રહી છે” તેમ સમજો. તે જતું 
રહેશ.ે અંદરની ખરાબીને નીકળવા દો/કાઢો.  

 જનેે આઠમનો ચԍં હોય તે յયિԝ સંસાર ભયાનક હોવા છતાં દુ:ખી નહી ં થાય. 
અંદરનો Ԑકાશ વધવાથી દુ:ખ હોય તે પણ દુ:ખ નહી ંલાગ.ે અને અંદર જો અંધકાર 
હોય તો સખુ પણ દુ:ખ લાગશ.ે જો બીજ, ԋીજ, ચોથ..... તેમ થાય તો જ Ԑગિત 
ગણાય.  

 િનણӪય કરો કે માર ે Ԑકાશ વધારવો છે – એટલે તમાԀં અપમાન થાય .... વગેરમેા ં
Ԑિતિԃયા ન કરો. ગુԀન ે હાજર રાખો. તમાર ે અપમાનને સહન નથી કરવાનું પણ 
સમજણ Հારા તે બાયપાસ થાય છે. મોટેથી બોલો કે “હંુ Ԑકાશનો યાԋી છંુ”. 



126 
 

 ԧાર ેઅંતરાયો આવે ըયાર ેછટકો તો ગԀુચાવી કામ ન કર-ે પણ છટકયા વગર િચԱમા ં
રાખો કે “હંુ Ԑકાશનો યાԋી છંુ”- તો ગુԀચાવી કામ કરશ.ે તમારા િનՆય કરવાની સાથે 
જ ગુԀચાવી ઓટોમેિટક કામ કરશ.ે  

 સંસાર કે յયિԝનો િતરչકાર ન કરવો પણ સાથે સાથે આશા/તૃոણા પણ રાખવી 
નહી.ં  

 સંસાર પાસેથી સુખની આશા કે તոૃણા નહી ંરાખો તો ગુԀચાવી કામ કરશે.  
 ԥાની સાથે અંતરનો સંબંધ ખૂબ રાખો. તેને ભૌિતક/չથૂળ રીતે મળવાની જԁર નથી- 

તો ગુԀચાવી કામ કરશે.  
 જો સંસારમા ંԐીિત થાય તો ગુԀચાવી કામ ન કર.ે સંસારમાં સુખ આપવાની શિԝ જ 

નથી. ત ેકՋ દૂર કરી શકે, સુિવધા કે સગવડતા આપી શકે- પણ સુખ ન આપી શકે. 
શાિંત ન મળે.  

 કૃપા હોય ըયાર ેિચԱ શાંત થાય છે તો કૃપા સેવવી કે સાધના કરવી?  
 બધા ંસાધન Ԑકૃિતથી થાય છે. Ԑકૃિત ચંચળ છે, િનըય બદલાય છે અન ેયાિંԋક છે. કૃપા 

એ Ԑકૃિતથી પર છે. એટલે કૃપા મળે તેણ ેસાધન છોડી દેવું- સાધન કૃપાને અટકાવશ.ે 
કૃપા હોય ըયાર ેիયાન, ԐાથӪના, પӽૂ કઈં ન કરવું પણ કૃપામા ંિચԱ પરોવી દેવુ.ં જો કૃપા 
ન હોય અને વાદળાં હોય ըયાર ેસાધનԁપી હિથયાર લેવું. કૃપા એ સાધનને િવફળ કરી 
નાખ ેછે.  

 ԥાનીની હાજરીમાં સાધનને ફગાવી દેવું.  

સըસંગ ԃમાંક [899] 17 JUL 2005 B        

 તՕવԥાન એટલે શું ? 
 તՕવ એટલે મૂળ તՕવ- જમેાં કઈં મેળવણી નથી. “ટંકોըકીણӪ”(- જ ે Ԟાંય ભળી ન 

ӽય). તՕવ Ԟાંય ભળી ન ӽય. સૃિՋ મળૂ તՕવોમાંથી જ બની છે. મનુոય કે Ԑકૃિત કઈં 
ન કરી શકે તે તՕવ- બીӾ બધી મેળવણી. (જમે કે લાલ, પીળો, વાદળી- ԋણ મૂળ કલર 
છે- બાકી બધા મેળવણી છે).  

 յયિԝની અદંરનુ ંચેતન/આԵા શાՊત છે- ત ેતՕવ છે. તՕવન ેӽણી લેવાથી મըૃયુનો 
ભય ӽય છે. જને ેતՕવԥાન હોય ત ેશરીરની મેળવણીમા ંન હોય. જગતમા ંમૂળ તՕવન ે
જ ӽણવાનું છે. આપણી બુિԺ – એ તՕવ નથી. દશӪનશાՅમાં તՕવનું દશӪન કેમ કરવું 
તે બતાવલે છે. જો મનોદૈિહક ચતેનામાંથી નીકળો અને ચેતના બદલાવો તો જ દશӪન 
થાય.  

 િવ՜નો/વાદળાંને હટાવવા સાધન કરીએ – પણ સાધન તો Ԑકૃિતનું હોય. શું Ԑકૃિતમા ં
વાદળાં હટાવવાનંુ બળ છે? 

 સા՚ંયશાՅ મજુબ જો Ԑકૃિતને કઈં ન કરો તો તેનામા ં ટકી રહેવાની શિԝ નથી. 
Ԑકૃિત પોતાનો રોલ ભજવીને ચાલી જ જશ.ે Ԑકૃિત શાՊત નથી, તે બદલાતી જ રહેશે. 
દુ:ખ ચાճયું જ જશ.ે  

 જો સાધનથી વાદળ/િવ՜નો હટાવશો તો ԧાર ેઆઠમનો ચԍં આવશે ըયાર ેતે બધા ંજ 
િવ՜નો ડંુગર બનીને આવશ.ે અંિતમ ચરણમાં બધું ભેગું થાય.  

 જો દુ:ખને જોતાં રહેશો તો તે મળૂસિહત જશ ેપણ જો સાધનાથી દુ:ખ કાઢશો તો તે 
પાછળથી આવશ ે જ. જો દુ:ખ સહન ન થાય તો ӽગિૃત રાખવી – અન ેસાથે સાથે 
હળવું સાધન રાખવું અને એકાંતમા ંરહીને જોવંુ. Ԑકૃિતને જ ેદુ:ખ આપવું હોય તે આપે- 
તમાર ેજોતા રહેવું. ӽગિૃતમાં - સહન થાય તેટલું - વજન આપવુ,ં િԃયા પર વજન ન 
રાખવંુ.  

 ӽગૃિત રાખીએ તો તે મનની હોય ? 
 Ԑથમ મન, બુિԺથી શԁઆત કરવી પડ-ે બાદમા ં મન, બુિԺથી છૂટા પડી શકાય. 

આઠમવાળા ӽગૃિતની ӽગૃિતન ેજુએ છે.  
 શԁઆતમાં વહેવારમાં પણ ӽગૃિત હોતી નથી. શરીર, મન, બુિԺ, િԃયા, સુખ, દુ:ખ 

વગેરનેી ӽગૃિતને પણ દૂરથી બીӾ ӽગિૃત જુએ છે.  



127 
 

 આંખની આંખથી જુઓ, કાનના કાનથી સાંભળો -આ બધી પરાની ӽગૃિત છે- જ ેધીમે 
ધીમે કચરો સાફ કરી નાખશે.  

 શરીર, મન, બુિԺ વગરેને ેજોનાર બીӾ ӽગૃિત હોય તે ԥાન દશા છે.  
 յયવહારમાં કામ કરતા ંઆԵા ભુલાઈ ӽય છે. ત ેકાયમ કેવી રીતે યાદ રહે ?  
 જનેે કાયમ ӽગિૃતમાં રહેવું છે, કાયમ યાદ રાખવંુ છે તે અહંકાર છે- સાવધાન. કાયમ 

દશӪન થાય, Ԑકાશ થાય ત ે અહંકારની માંગણી છે. – આ િવચાર કાઢી જ નાખવો. 
“માર ેકાયમી સમાિધ જોઈએ” – આ િવચાર કાઢી જ નાખો. પણ “હંુ Ԑકાશગામી છંુ 
અને Ԑકાશના માગӲ જઈ રՑો છંુ”- આવો ભાવ હંમેશા ં રાખો- ત ેઅહંકાર નથી. આ 
ભેદ સમજો. આમ કરવાથી જ Ԑકાશ આવશ.ે  

 જ ેબને છે તે કાળથી જ બને છે. ચેતના કે કાળને સાԀં/ખરાબ કઈં નથી. શરીર/મનનાં  
િવ՜નો ઉપયોગી હોય છે. તે િવકાસ કર ેછે.  

 Ӿવનમાં ઘણો આનંદ આવતો હોય તો આનંદ માણવો કે નહી?ં  
 આનંદનો કોઈ િવપરીત શկદ નથી. આનંદ તՕવની દશા છે. આનંદ Ԑકૃિતનો ગુણ 

નથી. વહેવારમા ંઆનંદ નથી પણ મોજ/સુખ વતાӪય છે તેમ કહેવાય. ԥાની પોતાના 
આનંદને મનમા ંમળેવવા નહી ંદે.  

 આનંદ – Ԑાણ સાથે չપદંન કર ેછે. ત ે ટંકોըકીણӪની તՕવદશા નથી. તમે આનંદ નથી. 
તેનાથી જુદા છો. તમારો આનંદ તમારા તՕવથી જુદો છે- જમે િકરણ એ સયૂӪ નથી તેમ. 
આનંદનો હંુ ӽણનાર છંુ- તે મૂળ તՕવમાંથી Ԑસરીને Ԑાણના չપંદનમાં Ԑસરી ગયો 
છે.  

 આԵાના આનંદમા ંવહી ન જવું પણ આԵાના આનંદને જોતાં રહેવું- તેને આԵામા ં
રમણ કરવું કહે છે. ԥાની હંમશેા ં ӽણપણુ ં રાખશે પણ આનંદને ભોગવશે નહી.ં 
આનંદ Պાસની પેલે પારથી આવે છે.  

 જમે અլય յયિԝનું શરીર હોય તેમ ԥાની પોતાના શરીરને મૃըયુ વખતે તૂટતું પણ 
ӽણશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [900] 24 JUL 2005 A   

 કૃપા અનભુવાય છે પણ અંત:કરણના ંસાધનોનો ઉપયોગ કૃપાને િવફળ કર ે છે. આમ 
થાય ըયાર ેઆપણે િદյય પુԀષોની િવરાધના (આરાધનાનંુ િવԀԺ)/ટીકા/િનંદા/િવԀԺ 
ચાલવું – તેમ કરી રՑા છીએ – તેવું અનભુવાય છે. શું કરવું ? 

 કૃપા એટલે શું ? – જ ેશારીિરક/માનિસક/બૌિԺક વગેરથેી ન થઈ શકે છતા ંપણ ԐાՃ 
થાય તે કૃપા. કૃપા ભૌિતક જગત માટે ન હોય. ભૌિતક જગત માટે નસીબ/ભા՛ય કામ 
કર.ે પણ કૃપા આતંિરક જગતમાં કામ કર-ે જ ેતપ/իયાન કે સાધના વગેરનેું ફળ નથી. 
કૃપા સતત વહેતી જ હોય છે પણ બધા તેમાં આવી શકતા નથી.  

 અંત:કરણ પોતાનંુ કામ કર ે ըયાર ેએમ લાગ ેછે કે કૃપાન ેӾવનમાં ઉતારી નહી.ં આમ 
લાગે ըયાર ેતમને દોષ નહી ંલાગે કારણ કે અદંરથી કોઈ તՕવ તમન ેચેતવે છે કે “તમ ે
િવરાધના કરી રՑા છો”- જ ે દશાӪવે છે કે ‘ӽણપણા’ ની હાજરી છે- એટલ ે દોષન ે
બાળી નાખશે- આ વչતુ બુિԺ કે સદભાવના ન કાપી શકે. એટલે તમ ેતેમાં તլમય થતા 
નથી એટલે િવરાધનાનો દોષ નહી ં લાગે. તમારી ԍિՋ પડ ે છે અન ે તમ ે તેને મજૂંરી 
આપતા નથી.  

 જ ે અહંકાર Ԑકૃિત તરફી હોય ત ે અવળો અહંકાર કહેવાય-  પણ સાધકનો અહંકાર 
આԵાતરફી હોય – તે સવળો અહંકાર કહેવાય. તમને િવરાધનાનો ખેદ હોવો જોઈએ- 
તો દોષ નહી ંલાગ.ે ӽગિૃતથી તેને ‘ખોટંુ’ કરો.  

 Ԑકૃિત અને અહંકારમા ં ભેદ છે. Ԑકૃિત અહંકારની સાથે રહીને બંધન બાંધ ે છે. પણ 
અહંકાર શાતં હોય/શાતં થઈ ӽય એટલે ફԝ Ԑકૃિત જ રહે છે- જ ેյયԝ થતી રહે છે. 
Ԛી રમણ  મહિષӪની Ԑકૃિત પણ յયԝ થાય- ત ે չથૂળ છે. ԥાની (Enlighten) 
յયિԝની Ԑકૃિત કે વતӪન પણ તમન ેખૂંચી શકે- એટલે ԥાનીમાં અહંકાર ન હોવા છતાં 



128 
 

પણ ԥાનીના પરમાણુઓ/Ԑકૃિત તમને ખૂંચી શકે. કોઈની ટીકા ન કરવી- કારણ કે જો 
તે ԥાની હશે તો તમે સમӾ નહી ંશકો.  

 જો તમારી Ԑકૃિત આԵા િવરોધી કઈં પણ રજૂ કર ે ըયાર ે કહો કે “આમ ન હોય”. 
તમારામા ંԐԥાનો Ԑકાશ છે જ તેમ માનીને ચાલો- તેથી વધુને વધુ Ԑԥા ӽગૃત થશે 
અને દૈવી માગӪદશӪન મળશે.  

 Ԑકૃિતના પરમાણુઓ કૃપાથી ન બદલી શકાય. તે પુԀષાથӪ કે આંતરતપથી જ ӽય. ત ે
ԥાનીથી પણ ન ӽય. કઈં પણ િԃયા કરો, તમારો આશય હંમેશાં આԵાતરફી જ 
રાખો.  

 જો સાધક પુԀષાથӪ ન કર,ે આતંરતપ ન કર ે તનેે ફળ મળતુ ં નથી. દરકે յયિԝએ 
પોતાના ંસંિચત કમӷમાંથી પસાર થવું જ પડે. પણ ӽગૃિતથી પસાર થાઓ.  

 જો յયવહાર/િԃયા/સંબંધો વગેરમેા ં આԵામા ં ન રહેવાય તો પીડા ઊભી કરો કે – 
“મારાથી હӾ થતું નથી- આԵામા ંનથી રહેવાતંુ”. તો આ પીડા જ તમને તૈયાર કરશ ે
અને ӽગિૃત લાવશ.ે સતત ‘જુઓ’.  յયિԝનો જլમ પોતાને ઓળખવા માટે જ થયો 
છે. પરંતુ յયિԝ સંસારન ેઓળખવામા ંશિԝ ખચӲ છે.  

 સըસંગ આԵાને ӽણવા માટે છે. જગત જ ેકર ેતે કર-ે તમે તમારો રչતો કરો. ઝઘડો, 
અશાિંત વ՞ચે રહીને ӽગૃત રહો. તમે દુિનયાન ે સુધારી નહી ં શકો, પણ શાંિતથી 
આԵામા ં રહીને ‘જુઓ’. અશાિંત કે િવપરીત સજંોગોથી ડરો નહી.ં આંતર પુԀષાથӪ 
કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [900] 24 JUL 2005 B 

  ԧાર ેમન/દેહનો આધાર ન રહે તો કેવું હોય ?  
 ԧાર ેյયિԝનો અહંકાર સાવ ઠંડો પડી ӽય પછી ફԝ Ԑકૃિત જ રહે છે. ԧાં સુધી 

સંિચત પડેલુ ં હોય ըયાં સુધી શરીર પડશ ે નહી ંઅને Ԑકૃિત તેના չવભાવમાં કામ કયӲ 
રાખશે. અંદર એક Ԑકારનું ખાલીપણું  - િરԝતા હોય. ԧાર ે સંિચત કમӪ પૂરાં થાય 
ըયાર ેજ શરીર પડે છે, માંદગીથી નહી.ં  

 પરમ સતસંગમાં બુિԺથી ԐՇ પૂછવામાં શરમ આવે છે – તો શું ? 
 ԧાં ԥાનદશા  ԐવતӪતી હોય ըયાં આમ થાય. માԋ իયાન ખӱચવા નહી ંપણ ԟોભ થતો 

હોય તો યથાથӪ સવાલ પછુાશે. પૂછતાં પહેલાં ԐՇનો આશય અંદરથી ઓળખો. તેથી 
ԐՇ ગળી જશ.ે પિંડતો િવՀԱાથી જવાબ આપે – પણ તેનાથી સત તરફ આગળ ન 
વધાય. ԥાની એ રીતે જવાબ આપે કે જથેી ԐՇ ઓગળી ӽય, બૌિԺક શાિંત નહી.ં  

 յયિԝએ પԀુષાથӪ કરવો પડશ.ે આԵાને જોવો કે Ԑકૃિતને જોવી ?  
 Ԑાથિમક અવչથામાં તો Ԑકૃિતના એક ભાગથી બીӽ ભાગને જોવો જોઈએ. તેથી 

વહેવારની ભૂલ ઘટશ.ે તથેી ચુંબકીય ԟેԋ ઊભું થશ.ે લાંબે ગાળે સાԟી ઊભો થશ-ે જ ે
અંદર બધું સુધારશે. હવે આ તબԜે તમને સըસંગની જԁર પડશ.ે સըસંગમાં જ સાԟી 
પીગળે. સાԟીનો ભાર લાગશે. ԥાનમા ંથાક ન હોય. ԥાની પોતાના ԥાનનો અિભષેક 
સાԟી ઉપર કરશ ે– એટલે સાԟી ઓગળી જશ.ે յયિԝનો પોતાનો સાԟી પોતાનાથી 
નહી ંઓગળે. ԥાની જોઈશ.ે સાԟી ԥાનમા ંન લઈ ӽય.  

 જમે જમે ԥાનીનંુ ԥાન અંદર ઊતર ેતેમ તેમ յયિԝમાં Ԑԥાનું િકરણ ઊતરતું ӽય. આ 
Ԑԥા સાԟીને ધીમે ધીમે ઓગાળશ-ે એટલે બુિԺનો ભાર ઘટવા લાગ.ે ըયારબાદ તમ ે
બીӽને Ԑકૃિતથી જોવાને બદલે ԥાનથી જોશો.  

 પછી બાદમાં ԧાર ે પરાચેતના આવે તેનો તાપ મગજમાં આવ-ે એટલે કપાળ ઉપર 
ચંદન લાગવાય છે. તેને પરાચતેના/કંુડિલની ӽગરણ કહેવાય. અદંર ઊӽӪનો િવչફોટ 
થાય છે. એટલે յયિԝએ ԐવૃિԱમાં ફેરફાર કરવો પડ.ે ખોરાક ફેરવવો પડ.ે એકાંત 
રાખવંુ પડ.ે  

 յયિԝએ પીડા રાખવી પડશે કે “મારાથી આԵાથી જોવાતું નથી – મદદ કરો”. આ 
પીડા પાવક/પિવԋ પીડા છે. આ પીડા સાԟી ઓગળે પછી અને પરાચતેના આવે ત ે
પહેલાંની છે. આ પીડા જમે પાકે તેમ ԥાન શિԝ સંચાિરત થતી ӽય.  



129 
 

સըસંગ ԃમાંક [901] 31 JUL 2005 A 

 ચાર ે બાજુથી િવપરીત સજંોગો/ઘટનાઓ આવતી હોય- પણ તમાર ે તેને ԥાનથી 
જોવાની છે અને અિલՃ રહેવાનું છે. તેથી ઘટનાનો પાવર નબળો પડી જશે.  

 શરીરનું િચંતન મનન ઘટાડો. તમાԀં િચԱ સતત શરીરમા ં ન રાખો. શરીર એકદમ 
તકલાદી અન ેખરાબ છે. િદյયતાને ચાહો- િચંતન કરો.  

 િનરંતર િદյયતાને જ શોધો. સાધનાથી બાՑ કરણોને અંદર કરવા ંપડે – પછી જ શાંિત 
આવ.ે  

 િદյયતા શરીરની અદંર જ પડેલી છે. સતત તેન ે શોધો. છ મિહના અનլય ભાવથી 
શોધો. રીઝճટ ચોԜસ મળશ.ે ગરજ રાખો. મહાશિԝ પાસે ગરજ રાખો કે “મારાથી 
કઈં થાય તેમ નથી. મદદ કરો.” જો ભવખેદની ગરજ હશે તો આંતિરક સાધનો 
આԵાને અિભમુખ થઈ જશ.ે  

 જો તમે આંતિરક રીતે અિલՃ રહેશો તો અદંરના તાતંણા તૂટતા જશે- અંદરની Ԇંિથ 
તૂટતી જશે – તે અંતરાԵા કહેવાય. તેમ છતાં પણ Ԇંિથ પડે તો છૂટી કરવાનો ભાવ 
કરતાં છૂટે છે. “અંદરના ંકરણો બદલાવી નાખવા ંછે” તેવો ભાવ રાખો. છ મિહના કરી 
જુઓ.  

 “મારાથી કઈં થતું નથી, મારી શિԝ નથી” – તેવો અંદરનો અવાજ રાખીને જ ેԥાનીમાં 
ԚԺા હોય તેને બધું સોપંી દો. કામ થશે જ. માԋ શկદોથી કામ નહી ં ચાલે. “મામેકં 
શરણં ԙજ:”- જોડાઈ ӽઓ. સોપંી દીધા પછી અહંકાર ન કરાય, માԀં/તાԀં ન કરાય, 
દરકે ઘટનાનો չવીકાર કરો.   

 સદગુԀ એટલે ગુԀ/િશոય નિહં પણ જનેામા ંઆԵાની ગુԀતા સાથેનો સંબંધ છે તેવા 
સદગુԀના તՕવ સાથે જોડાણ, յયિԝ નહી.ં  

 સદગુԀને બધું સોપંાય પછી Ԑકૃિતનું આԃમણ વધશ.ે આ સમયે ગુԀતՕવને સાԟીԁપે 
રાખવંુ. Ԑકૃિત સાથે સંઘષӪ ન કરો- તેનાથી અિલՃ રહો. Ԑકૃિત બદલાતી નથી. બીӽને 
હેરાન ન કરો.  

 ԧાં સુધી Ԑકૃિત સાથે લડશો ըયાં સુધી ચેતના િવભાિજત થતી રહેશ.ે અંદરને અદંર 
હાર-Ӿત થતી રહેશ.ે ગԀુતՕવની સાԟીએ જોતાં Ԑકૃિતનું જ ેથવું હોય તે થવા દો. આ 
સાચું કે પેલું સાચું તેવુ ંનહી.ં બધું ગુԀતՕવને સોપંી દેવુ.ં સંઘષӪ ન કરવો. આમ કરતાં તમ ે
Ԑકૃિતથી છૂટા પડીને પરામાં ભળી જશો.  

 અહમને શાંિત જોઈએ છે, પણ અહમ પોતે જ Ԕાંિત/Ԑોկલેમ છે. એટલે અહમ 
Հારા/બુિԺ Հારા ԐՇોનું િનરાકરણ થશે નહી.ં ત ેિમթયા છે. આમ չવીકાર કરો તો જ 
ગુԀતՕવ મદદ કર.ે  

 ԧાર ેબુિԺથી બધું હલ કરવાનું ટાળતા ӽઓ એટલે બિુԺ શાતં થાય અને ધીર ેધીર ે
સંઘષӪ શાંત થાય- અને પરાબુિԺ Ԑગટ થાય.  

 આંતર જગતના ԐՇો બુિԺ/અહંકારથી નહી ં જ ઊકલે. બાՑ જગતના ԐՇો 
બુિԺ/અહંકારથી ઊકલે. જનેે કંટાળો આવ,ે સમય પસાર ન થાય તે બિુԺ/અહંકારનો 
અંતરાય છે. બુિԺ એ સમયના ફે՘ટર તરીકે Ԑગટ થઈ છે. ԥાનીમાં અહમ/બુિԺનું 
ફે՘ટર નથી. એટલે સમય કે સંઘષӪ નથી.  

 ԥાની પોતાના કેլԍમાં આતંર જગતમા ંબુિԺ/અહંકાર ન રાખે એટલે સંઘષӪનો થાક ન 
લાગે. Ԑોկલેમ આવે ըયાર ે “ગુԀતՕવ જમે કર ે તમે થાય” તેવુ ં જ રાખવુ.ં ભલે તમારી 
બુિԺ બધું જ ӽણતી હોય તોપણ “હંુ કઈં ӽણતો નથી” તેમ જ રાખો. કારણ કે 
મેમરીમા ંમાિહતી ભરલેી છે – જમેાંથી દુ:ખ આવે છે. મેમરીમા ંԥાન હોતંુ નથી. હંમેશાં 
પરમ સԱાને આધીન રહો. નિહતર એવી ઘટના આવશ ે કે յયિԝની બિુԺ/અહંકાર 
પડી જશ.ે એટલ ેડાՑો માણસ બુિԺ/અહંકારથી દૂર ખસી જશે અને શરણ ેજશ.ે  

 દરકે յયિԝમાં અમુક સլેસેિટવ પોઈլટ હોય છે- ըયાં તમારી બુિԺ/અહંકાર વધ ુકામ 
કરશ.ે ԧાં સુધી તે તમારો કંટӬ ોલ કરશે ըયાં સુધી તમે હારશો. પરમ તՕવનુ ંઅનુસંધાન 



130 
 

કરો. આપણી અદંર અહંકાર છે એટલે સંઘષӪ છે. સંઘષӪનું કારણ આપણા સլેસેિટવ 
પોઈլટ છે- બીӾ յયિԝ નથી.  

 અકળામણ આવે ըયાર ે તેનો પԟ ન લેવો પણ સમԆતાથી જોવંુ. જો પԟ લેશો તો 
તમારો અહંકાર તમારા તરફી દલીલ કરશ.ે માԋ િչથર થઈ ӽઓ અન ેઊભા રહો.  

સըસંગ ԃમાંક [901] 31 JUL 2005 B 

 અડચણને અડચણԁપ ે ન જોવી. ત ે આપણને ચો՚ખા કરવા માટે છે. ધૈયӪ રાખો. 
յયાકુળ ન થાઓ. ‘જુઓ’.  

 અંતે ӽણનાર રહેશે -તે સનાતન છે. પણ તેની દશા બનતી નથી. તે Ԟાર ેબન?ે 
 હંુ જને ેӽણી રՑો છંુ ત ેપણ સનાતન નથી. જ ેજણાઈ રՑંુ છે તેન ેપણ જ ેӽણ ેછે તે 

Ӿવનશિԝ શરીરની ચેતનાથી બહાર છે. મનોદૈિહક ચેતના મըૃયુ થાય એટલે સુકાઈ 
ӽય છે. પણ પરાચેતના નહી ંӽય. જમે જમે અતંરાયો કપાય અને Ԑԥાશિԝ આવે 
તેમ ચેતના છૂટી પડતી ӽય. (નાિળયરે અન ેકાચલીની જમે)  

 આ દેહની ચેતનાને કોઈક ӽણી રՑંુ છે. ત ે‘હંુ’ છંુ. તે પરાચેતના છે.  
 જ ે િવચારોથી/չમૃિતથી ӽણે છે ત ે Ԕાંિતમાં છે/મૂછાӪમાં છે. જ ે ӽગેલો છે તે િવચાર 

વગર જવાબ આપ ેછે.  
 તમે ભલે ગમે તેટલા સારા હો તોપણ કેટલાકનું વલણ તમને નુકસાન કરવાનંુ જ હોય 

છે. તો વેર ન બંધાય ત ેમાટે શું કરવુ?ં  
 Ӿવનના અનુભવોથી ઘણી વાર રչતા થતા હોય છે – જ ેબોધકળા છે. ԥાનકળા હોય 

ըયાર ેԐԥાશિԝમાં અંદરથી ઢંકાઈને રહેવુ.ં અંદરથી Ԑԥાનો અવાજ આવશે – તે જમે 
કહે તેમ કરો. ԥાનકળા Ԑԥાશિԝની છે. Ԑԥાશિԝને આધીન થઈ ને રહો. ԥાનકળા 
ન હોય તો અદંર મથવું કે “ԥાન કઈં બોલતું નથી”.  

 િવપરીત પિરિչથિતમાં જ ેસહન કર ેછે તે અહંકાર કર ેછે. ત ેરીતે સહન નથી કરવાનુ ં
પણ ‘ӽણતા’ રહેવું – તે અહંકાર નથી. સહન કરવાથી յયિԝ શિԝહીન થાય છે 
પણ ‘ӽણતા’ રહેવું. અગાઉથી િવચારીને નહી ં થાય પણ મૌિલક શિԝ માગӪદશӪક 
થવી જોઈએ.  

 ઘણી વખત સામેની յયિԝ નુકસાન કરશે તેવી કճપના હોય છે. આવી કճપના કરીને 
તમે ખરાબ બનો છો. વાչતવમાં ઘણી વખત ત ે յયિԝ તેવી ન પણ હોય. િમթયા 
કճપનામાંથી હકીકત ઉપર આવો. ખરાબ յયિԝને ખરાબ નહી ં પણ રોજ ‘આԵા’ 
તરીકે જ જુઓ તો નેગેટીવીટી  ઘટશે અને તમારી ખરાબી નીકળતી જશે- કારણ કે તમ ે
તેના પર આԵાનો ભાવ આխયો.  

 સામેવાળાન ે શԺુાԵા તરીકે ભલ ે જુઓ પણ ત ે સારો થઈ જ જશે તેવી આશા ન 
રાખવી. આશા Ԑકૃિતમાંથી આવે છે. પણ ӽગિૃત/ԥાનԍિՋ રાખવી. ગમે તેટલું સાԀં 
કરો, આશા ન રાખવી. તમાર ેઆંતરતપ કરવાનું છે એટલે તેન ે‘આԵા’ માનો. તમારો 
અિધકાર કમӪમાં છે ફળ (આશા)મા ંનથી.  

 બીӽને સુધારવા માટે નહી ંપણ હંુ આંતરતપ કરીને મારી Ԑકૃિત સધુાԀં છંુ- તેમ રાખો.  
 સըસંગની ԐાિՃ પુէռ હોય તો જ થાય. ԥાની અન ેસըસંગ તમારી બુિԺ કે ચાતુયӪથી ન 

મળે. કોઈ પોતાની રીતે સըસંગમાં ન જઈ શકે.  

સըસગં ԃમાંક [902] 07 AUG 2005 A   (իયાન િવષે)  

 իયાન અને ԥાનનું સુખ કેમ જુદંુ હોય છે?  
 իયાનનું સુખ પાિથӪવ સખુ છે- પારલૌિકક સુખ નથી. આંખ બંધ કરતાં જ મન/િચԱ 

ગિત કર ેછે. իયાનના સખુના અનેક Ԑકારો છે.  
 સાԟી ઊભો થયો હોય તનેે મન/અહંકાર જોવામાં તકલીફ ન પડે.  
 ગુԀતՕવ સાથે સંબંધ હોય તેને իયાનમા ંઅસાધારણ સુખ મળે છે. આ સુખ ԥાનતંતુનું 

નથી.  



131 
 

 Ԑԥાશિԝ ӽગૃત થઈ ગઈ હોય તેને իયાનમા ં ઉપરામ/શાિંત છવાઈ ӽય છે- ભલ ે
હજુ અવરોધો કપાયા નથી.  

 իયાનનું લԟ સાԟી જગાડયા બાદ Ԑԥા મેળવવાનું છે. જો Ԑԥાશિԝ આવી ગઈ હોય 
તો તેન ેકંટાળો કે થાક – իયાનમા ંન લાગે. Ԑԥાશિԝ સમયન ેભૂંસી નાખ ેછે. સાԟીમાં 
આવું ન થાય. સાԟીમા ંઘણાને માથું દુ:ખ/ેભાર ેલાગે વગેર ેથાય.  

 յયાપકતાના իયાન (આકાશ) માં એકાԆતા નથી રહેતી. તે માનિસક իયાન કરતાં ઘણું 
સાԀં છે. સૂતાં સૂતા ંઆકાશ જુઓ. તેથી અંદર આકાશ તՕવ છૂટંુ પડે અને յયિԝનો 
અહંકાર, ԃોધ, લોભ વગેર ે ԟીણ પડે છે. յયિԝએ ԃમે ԃમે માનિસક իયાન છોડીને 
આકાશી իયાનમા ં આવવું જોઈએ. અહી ં કેլԍ ન હોવાથી એકાԆતા તૂટી જશે અને 
յયાપકતા થશ.ે આકાશને જોવું હંમેશા ંફાયદાકારક છે.  

 આંખ બંધ કરતા ંઅદંર વધ ુશિԝ છૂટી પડે છે. મન વધુ શાતં થાય છે. આખં પર પԨી 
બાંધીને իયાન કરો- Ԑકાશને રોકો. કારણ કે Ԑકાશ એ ԐવૃિԱ છે. આંખને પૂરો િવԚામ 
આપો.  

 બહારથી આવે તે િવԟેપ કહેવાય અને અદંરના અવરોધો હોય તે આવરણ છે.  
 સહજ રહો અને իયાન કરો. իયાનનું સુખ પુէռ ઊભું કર ેછે.  
 નાિળયેરની કાચલીની જમે Ԑકૃિત છૂટી પડી ӽય પછી તેના իયાનનું સુખ બીӽને 

અસર કરશ.ે  
 ԥાનના સુખમા ં હંમેશા ંԥાન હાજર હશ-ે તે િનરંતર હશે. આ ԥાનદશા જોજનો દૂર 

ફેલાતી હોય છે.  
 કેટલાકને ફԝ իયાનથી સંતોષ થાય છે- પણ իયાન એક સાધન છે. સાիય તો ԥાન છે. 

իયાનના સુખનો ઉપભોગ કરવાને બદલે તેના વડે ԥાનԐાિՃ થાય અને અԥાન ટળે ત ે
જુઓ. իયાનની શાંિત એ લԟ નથી. શાિંત એ આԵાનો ગુણ નથી. આԵાનો ગુણ તો 
જોવું અને ӽણવું છે. ԥાનીને પણ અશાિંત આવે પણ ԥાની તેની સાથે ભળે નહી.ં 
ફԝ જુએ અન ેӽણ ેકે અըયાર ેઆ બની રՑંુ છે. અશાિંતને પણ ӽણવી પડે.  

 իયાનમા ંઅશાિંત રહેતી હોય તોપણ િચંતા ન કરવી. અંદરના પરમાણુઓ બહાર આવે 
છે- તેને નીકળવા દેવા.  

સըસંગ ԃમાંક [902] 07 AUG 2005 B   (իયાન િવષે) 

 Ԑકૃિત અશԺુ હોય તોપણ છૂટી પડી શકે? 
 Ԑકૃિત અને Ԑԥા તԹન જુદી વչતુઓ છે. Ԑԥાશિԝ Ԑકાશԁપે છે. તે Ԑકૃિતમાથંી નથી 

આવતી. ԧાર ે յયિԝ Ԑકાશ મેળવવા Ӿવ પર આવી ӽય છે ըયાર ે Ԑકૃિતનું તાણ 
છૂટી ӽય છે અન ેԐԥાનો Ԑકાશ થાય છે- અને Ԑકૃિત છૂટી પડી ӽય છે.  

 Ԑԥાનો Ԑકાશ આવતાં જ સુધારો શԁ થઈ જશ.ે પણ અનંત જլમોનું જ ેકઈં Ԑકૃિતમા ં
પડેલુ ંહોય છે તેને જતા ંસમય લાગે. એટલે Ԑકૃિત અશԺુ હોય તોપણ તે છૂટી પડી શકે. 
એટલે છૂટી પડેલી Ԑકૃિતને ԥાનԍિՋથી જોવાની અને િચԱશુિԺ કયӲ રાખવી પડે. બહુ 
લાંબે ગાળે િચԱ 100% શԺુ થાય છે. પૂનમનો ચԍં 100% શԺુ િચԱ છે.  

 એમ ન માનવું કે 100% મન/િચԱ શԺુ  થાય તો જ Ԑԥા ӽગૃત થાય. આચાર/િવચાર 
કોઈના ટીપટોપ હોય એટલે ત ેઆիયાિԵક છે તેમ ન માનો. તે ધાિમӪક છે.  

 ગુԀતՕવના իયાનથી Ԑԥા ӽગૃત થાય તો પરમાԵાના իયાનથી ન થાય? 
 થાય.  
 իયાનમા ંસાԀં હોય પણ Ԑકૃિતની મિલનતા પણ ઉપર આવે છે અન ે՛લાિન થાય છે તો 

શું કરવું? 
 તેને ‘જુઓ’. મિલનતાને સાԟીભાવથી જુઓ – તમેાં તլમય ન થાઓ. જો તլમય થશો 

તો તે અદંર ઊતરી જશ-ે અને નુકસાન કરશ.ે ફԝ ‘જુઓ’. તેમાં રમમાણ ન થાઓ 
અને મӽ ન લેવી.  



132 
 

 આંખ બંધ કરીને બેસો અને કેટલાક દોષ દેખાય અને કેટલાકને આંખ બંધ કરીને બેસવંુ 
ન ફાવ.ે હવે ઘણી વાર ԐવૃિԱ કરતાં કરતાં દોષ દેખાય અને իયાનમા ંદોષ દેખાય ત ે
બંને સરખું કહેવાય? 

 બંને જુદંુ છે. ԐવૃિԱમાં જ ે દોષ દેખાય તે આપણા અહંકારને દેખાય છે. Ԑકૃિતની 
સાિՕવકતાના Ԑકાશમાં દોષ દેખાય પણ તે Ԑકાશ દોષને બાળી નહી ં શકે. ભલે 
સાિՕવકતાનો Ԑકાશ છે – તેમાં દેખાશે પણ મળૂ નહી ં પકડાય- કારણ કે સાિՕવક 
અહંકાર હાજર છે.  

 ԧાર ેԐԥાવાળાને જ ેદોષ દેખાય તે દોષના મૂળને જ બાળશ.ે એટલે իયાન નહી ંપણ 
Ԑԥાશિԝના ӽગરણથી દોષ જશ.ે  

 આપણી િચԱશુિԺ ચાલી રહી છે તેની િનશાની શું ? 
 જો չવભાવ િસવાયની બાબતમાં ડૂબલેા હો તો િચԱશુિԺ ચાલી નથી રહી. જો 

િԃયામા ં 100% ӽગૃિત દબાઈ ગઈ છે તો િચԱશુિԺ ચાલી નથી રહી. જો TV જોતાં 
જોતા ંતમારી આંતર ચેતના શું કર ેછે તેના પર નજર હોય તો િચԱશુિԺ ચાલી રહી છે.  

 ઘણી વખત કામ ચો՚ખું હોય પણ િચԱને આંતર ચેતનામાં રાખો- િԃયામા ંનહી ં– તો 
િચԱશુિԺ થશે. િચԱને હંમેશા ં આંતર ચેતનામા ં રાખો. તમામ કાયӷમાં ચેતના હાજર 
રાખો- ભલે િનձջમાં િનձջ કામ હોય- શાક લેવુ ં વગેર ે ... ચતેનામાં હાજર રહો. માԋ 
‘જુઓ’. િԃયા સાથે જોડાણ ન કરો. િચԱને જુદંુ કરીને આંતર ચેતનામાં રાખો.  

 િચԱને કામમા ંરાખવાથી જડ–મેટર થઈ જવાય છે. પણ આખો િદવસ િԃયાથી િચԱને 
જુદંુ જ રાખો- ચેતનામા ંરાખો- તો િચԱશુિԺ થશ.ે તમાԀં િચԱ કામને સોપંવું નહી ં– 
ચેતનાને સોપંવુ.ં  

 િચԱ ચેતનામા ંન રહેતું હોય તો િચԱને સદગુԀના ચરણમાં ધરી દઈએ તો ચાલે?  
 િનરંતર સદગԀુનું չમરણ એ િવરાટ ગԀુશિԝ છે. Ԑગિત ચોԜસ થાય છે એટલે આમ 

કરી શકાય. તેને જ “મામેકં શરણં ԙજ:” કહે છે.  
 પોતાની Ԑԥાશિԝ Ԑેરણા કર ે?  
 Ԑેરવું શկદ પરાચેતનામાં ચાલતો નથી. મન Ԑેરાય છે પણ Ԑԥા એક અિ՛ջ છે. તેનાથી 

મન શլૂય થાય/ભչમીભતૂ થાય. Ԑԥા મનની નોકર નથી. Ԑԥા તમારી િચԱશુિԺ કર ે
છે. તમે મન નથી- પણ չવԁપ છો.  

સըસંગ ԃમાંક [903] 14 AUG 2005 A    

 યથાથӪ વરૈા՛ય કેવી રીતે Ԑગટે? તેનુ ંસુખ કેવુ?ં અનાԵ Ԑըયે અԀિચને વૈરા՛ય કહેવાય 
કે કેમ? 

 જનેો રાગ જતો રՑો છે તે વૈરા՛ય. յયિԝમાં રાગનો અભાવ હોય. મોટે ભાગે 
આપણામાં Հષે/િતરչકાર/િહંસાનો ભાવ હોય છે. જો રાગ જશે તો બધું જશ.ે 
રાગમાંથી બધું આવશ.ે յયિԝને રાગની પીડા નથી. રાગ મીઠો છે. તે ધીમું ઝેર છે.  

 ԧાર ે ԍિՋ չવભાવની બહાર ગઈ એટલે չવԁપ Ԑըય ે Հષે થયો – કારણ કે આԵા 
નથી દેખાતો અને શરીર દેખાય છે. એટલે શરીર Ԑըયે મૂળ રાગ થયો. ‘હંુ’ અને ‘માԀં’ 
થયું – તેનો િવչતાર થયો- ઘર, વչતુઓ, કુટંુબ, સમાજ વગેર.ે મળૂ રાગને સાચવવા 
માટે પાંચ િવષયોમા ંરાગ થયો. આ રાગ સંતોષાય નહી ંએટલે ԃોધ/Հષે આવ.ે એટલે 
એક એક રાગ કાઢવા પહોચંી ન શકાય.  

 ԧાંથી յયિԝની નજર/ԍિՋ ખસી ગઈ છે (આԵામાથંી) ըયાંથી ફરીથી 
չવભાવ/હોવાપણામા ંપાછી લાવો તો રાગ જશ.ે શરીરનો અիયાસ થઈ ગયો છે – જ ે
ખોટો છે.  

 “મારી આંતર ԍિՋ ચો՚ખી હોવી જોઈએ” તેવો ભાવ હંમેશા ંરાખો. չવԁપ Ԑըયે Ԑીિત 
થવી જોઈએ. પણ չવԁપને તો ӽէռું નથી તો શું કરવું ? જ ેյયિԝનો રાગ તૂટેલ છે 
તેના Ԑըયે Ԑીિત રાખો, તવેા ԥાની Ԑըયે Ԑીિત રાખો- તો રાગ તટેૂ અન ેવૈરા՛ય આવ.ે  

 નામ, ԁપ, ગણુ આકાર આ બધી કճપનાઓ છે. રાગ તૂટે એટલે કճપનાઓ ӽય. 
લાગણી પણ કճપનાની બનેલી છે.  



133 
 

 સըસંગ Ԑըયે પણ રાગ થઈ ӽય છે. એટલે ԥાનના ંબીજકો (કબીર) વડે યથાથӪ વૈરા՛ય 
Ԑગટે. બીજકોન ે સમય આխયા વગર સીધા વાચંી ન શકાય. અહંકાર કાઢવા માટે 
બીજકો છે. ગીતાના Չોક બીજકો છે. બીજકો અદંર આવવાથી પરાબુિԺ બને છે. જો 
ԥાનબીજકો મળેલ ન હોય તો વૈરા՛ય ન આવે. સાચો વૈરા՛ય આવે ըયાર ે પોતાની 
ӽત/શરીર અӽէռું લાગે. વૈરા՛યમાં આԵાનો આનંદ હોય.  

 સાધન ઉપર યો՛ય વજન આપો- વધુ પડતું નહી.ં િԃયા ઉપર વજન ન મૂકો. અહંકાર 
કાઢવા ઉપર વજન મકૂો. વૈરા՛ય ԥાન Ԑકાશથી જ આવે.  

 શરીરના સુખ ઉપર બહુ મહՕવ ન આપવુ-ં નિહતર વૈરા՛ય નહી ંઆવે. જો સાવ સુખ 
નહી ં લો તો દુ:ખવાદી કહેવાશો – તોપણ વૈરા՛ય નહી ં આવે. એટલે મիયમ માગӪ 
રાખવો. (ગીતા) અિતશય િԃયા પણ ન ચાલે – સાવ શլૂય િԃયા પણ ન ચાલે. સુખ 
સાથે ચોટંી ન જવુ.ં સહજ રહેવું.  

 િવચાર, લાગણી, ભાવનાનું સુખ જો વધુ પડતું હોય તે પણ વૈરા՛યને અટકાવે. ઘણાને 
આԚમોની અըયંત Ԑીિત/લાગણી હોય છે – જ ેખોટી છે.  

સըસંગ ԃમાંક [903] 14 AUG 2005 B 

 લાગણીની મનાઈ નથી – પણ તેમા ં ડુબાય નહી.ં ӽગિૃત રાખીને લાગણીથી અલગ 
રહીને લાગણીનો ઉપયોગ કરો. િવરોધી વાતાવરણને મહՕવ ન આપવુ-ં રીչપોլસ ન 
આપવો- અલગ રહેવુ.ં  

 િવચાર પણ એક સાધન છે. િવચારનાં વમળો, પરમાણુઓ હોય છે. “િવચારો ભલ ેચાલે, 
તે Ԑકૃિતમા ંછે- હંુ તેના પԟમાં નથી” તેમ રાખો તો તમે સમતામા ંછો.  

 વૈરા՛યનું સુખ શկદોમા ંમૂકી શકાય છે. તે ઘટના સાથે સંકળાયેલ છે. પણ કોઈ પણ 
ઘટના વગર չવભાવનુ ં સુખ આવ ે ત ે અિનવӪચનીય છે- પણ તેના માટે વૈરા՛ય 
અિનવાયӪ છે. પોતાના અહમ/બુિԺનો રાગ છોડી દેવો તે વૈરા՛ય.  

 અનાԵ તરફની અԀિચ વૈરા՛ય તરફ લઈ ӽય?  
 જમેાં Ӿવન નથી ત ે અનાԵ. બીӽ આԵામા ં Ԁિચ ગુમાવી તેને પોતાના આԵા 

સાથેનો સબંંધ ગુમાյયો. બધા ંજ Ԑાણી/Ӿવમાં આԵા (હંુ) જોવો. ԧાં Ӿવન નથી 
ըયાં અનાԵ છે ըયાં Ԁિચ લેશો એટલે આԵાથી દૂર થશો. ખરાબ માણસોમાં પણ 
આԵા જુઓ. આԵાના չવભાવમા ંસાԀં/ખરાબ નથી. કોઈનો િતરչકાર ન કરાય. જો 
િતરչકાર થઈ ӽય તો ભૂંસી નાખો કે “આԵા જ છે”. અլયને દેવԁપ ે જુઓ- તેઓ 
ભિવոયમાં દેવ થવાના જ છે. જો સામેની յયિԝના ԃોધ, ખટપટ, રાજકારણ વગેરમેાં 
Ԁિચ લીધી તો અનાԵામા ંԀિચ લીધી તેમ કહેવાય.  

 իયાનમા ંથતી Ԕમણાથી કેમ બચવુ?ં  
 સમજણને માપવાની કોઈ ફટૂપԨી નથી. બિુԺ વગેર ે મપાય (IQ/EQ/SQ). માયાને 

માપી શકાય. મનથી પેલે પારથી જ ેઆવ ેછે તનેે માપી ન શકાય. իયાનના અનુભવો 
ભલે થાય, તેનો આનંદ ભલે આવ-ે પણ અહમ ઘસેૂ એટલે દુ:ખ આવે જ. એટલે ફરીથી 
յયિԝ નવો અનુભવ મળેવશ-ે આમ ધીમે ધીમે ચાલતાં શીખે તેમ અનુભવ મેળવતો 
જશ-ે અને િવવેક આવતો જશ.ે જો իયાનમા ં દશӪનો થાય તો તેને ԥાની પુԀષોના 
હવાલે કરી દેવુ.ં  

 ӽગૃિત ગુણાતીત છે. ત ે Ԑકૃિતમા ં જમા નહી ં થાય. ગુણો સામે લડાઈ ન કરાય. તેને 
તાબે પણ ન થવુ.ં ફԝ ‘જુઓ’ અને ‘ӽણો’.  

 િચԱશુિԺ ԋણ ે ગુણોની પલેે પાર છે. શરીરԁપી મશીન જ ે ચાલે છે તેન ે ‘જુઓ’ તો 
િચԱશુિԺ થશે. શરીરના-મન/વચન/કાયાના-ચરખા સાથે ભળો નહી ં – તેને જુઓ – 
આ પુԀષાથӪ છે. ગુણાતીતને સમયનું ભાન ન હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [904] 21 AUG 2005 A      

 મનુոય Ӿવનમાં સըયનું મહՕવ સમӽવો. ધંધામા ંઅસըય બોલવુ ંજ પડે છે. રչતો શુ?ં  



134 
 

 સત અને સըય જુદાં છે. સત િરયલ (શાՊત) છે. સըય સાપેԟ છે. સાԟાըકાર સતનો 
થાય- તે કોઈને પણ કોઈ પણ ધમӪમાં થાય – બધાનંે સરખો જ થાય છે. સըય 
પિરવતӪનશીલ છે. શરીરનો સંયોગ હોય તો જ સըય હોય – નિહતર સત હોય.  

 દરકેની Ԑકૃિત/ચતેના (Consciousness) મજુબ સըય જુદંુ જુદંુ હોય. Super 
Consciousness મા ંબધું જ સરખું હોય. મનનો લય થઈ ӽય એટલે બધા ંસըયો લય 
પામી ӽય.  

 જનેે ભવદુ:ખ ઘટાડવું હોય તેને સըયનો આશરો લેવો મોઘંો પડ.ે ԧાં પણ વાદ ઊભો 
થાય એટલ ે“હંુ કદાચ ખોટો હોઈ શકંુ” તેમ કહીને છોડી દે અને સતનો આશરો લે.  

 વહેવારમાં કોઈને દુ:ખ ન દેવાય. કોઈને નડાય નહી ં– તેમ અիયાԵનો માણસ માન.ે તે 
સતનો પાઠ કહેવાય. આ મ՚ુય િસԺાંત છે.  

 સըયની સેવા તે અહંકારની સેવા છે. જટેલો પાવરવાળો અહંકાર તેટલુ ં તેનુ ં સըય 
જોરવાળંુ. પરંતુ જટેલી յયિԝની સત સાથેની Ԑીિત તેટલી յયિԝ તરલ હોય.  

 કટોકટીમાં પરમાԵાને શરણે જઈને િનયમભગં કરી શકાય – પણ અંદરથી સાથે ન 
રહેવાય. આવું ડગલ ે ને પગલ ે પણ ન કયӲ રખાય. વહેવારમાં શԞ હોય ըયાં સુધી 
િનયમ પાળવો.  

 ԧાં ըયાં ખોટી જ՛યાએ મન રોકાય નહી.ં ખોટી િજԹ કરાય નહી.ં  
 ધંધામા ંભાવ રાખો કે માર ેભગવժભાવ રાખવો છે, કોઈને છેતરવા નથી-તો સાԀં થશ.ે  
 સՔૂમ કૃપા બીજ એટલે શુ ં? 
 સըસંગ મળે છે તે չથૂળ કૃપા છે. չથૂળ કૃપાનો જમે જમે અનુભવ કરીને ઓતԐોત થતા 

ӽઓ તેમ તેમ સૂՔમ કૃપાબીજ બને છે. ઈՊરનો આભાર માનવો કે તમને સારી 
પિરિչથિત, કુટંુબ વગરે ે આխયા.ં ઈՊરને સાથે રાખીને વહેવાર કરો. ԧાર ે સըસંગ 
અંદર ઊતરીને સՔૂમԁપ ેԐકાશ આխયા જ કર ેતે સՔૂમ કૃપાબીજ થયું. չથળૂ (સըસંગ, 
ભજન વગેર.ે..) માં ખૂંપી ન જવું – પણ સըસંગ અદંર ઉતારવો.  

 કેટલીક ԐવૃિԱ કરવી ન ગમે છતાં કયાӪ વગર ચાલે પણ નહી-ં એટલે મનનો સંઘષӪ થાય 
છે. જમે કે સըસંગનો સમય છે અને ઘર ેકામ/મહેમાન છે – તો શું કરવુ ં?  

 આ બતાવે છે કે તમને સըસંગ/իયાન/પӽૂ .... વગેરનેો અનુરાગ છે. સાધનાનો હવાલો 
સՔૂમ અહંકાર સંભાળે છે. આમ નહી ં થાય એટલે ઉપલું મન નારાજ થશે પણ તેમાં 
અહંકારની ચાલ છે. આ વખતે ભલે સըસંગ/իયાન/સાધના છૂટે – પણ તમે સાધન 
વગરના થઈને બેસો – એટલે અહંકારનું મોત થશે. સાધનાના ઓઠા હેઠળ અહંકાર ફલૂ ે
છે- તેન ે તોડવાથી કૃપાબીજક ઊતર ે છે. આવો સંયોગ ઊભો થઈ ӽય તો ભલે તમ ે
બિહમુӪખ લાગો – તે બતાવે છે કે અંદર રોગ છે. બહારની յયિԝ/સજંોગો તમને 
અંદરથી શા માટે િડչટબӪ કર ે ? – તેટલી તમારી સાધનાની કૃિԋમતા છે. આ ઘટના 
તમને તમારી કૃિԋમતા બતાવશે. બહારથી ભલે તમે નાિչતક જવેા લાગો– તો શું તમે 
ખરખેર નાિչતક થઈ જશો ? થોડા સમય માટે આիયાિԵકતા મૂકીને સાવ નોમӪલ થઈ 
ӽઓ. તમે સહજ થાઓ અને કૃિԋમતા છોડવી તે જ પુԀષાથӪ છે. ‘સાચા સંતને કોઈએ 
ભજતા ન દીઠા’. બાՑ નહી ંપણ આંતિરક પુԀષાથӪ એ જ પુԀષાથӪ છે.  

 Ԑકૃિતમા ંસાԟી/ԍՋા/ચુંબકીય ભાવ ઊભા થયા છે. આ ભાવથી તે Ԑકૃિત જુએ છે. પણ 
અહંકારને ખબર છે કે તે Ԑકૃિતને જોઈ રՑો છે – એટલે Ԑકૃિત ડાહીડમરી થઈને રહે છે 
અને વչતુ ચો՚ખી થતી નથી- િચԱશુિիધ થતી નથી- કારણ કે સાԟી છે. ԧાર ે
અહંકારની ӽગૃિત વહેવારમાં તૂટે છે – ԧાર ેԐકૃિતનું કઈં ચાલતું નથી એટલે સાԟીને 
અંધાપો આવે છે અને Ԑકૃિત ભયાનક રીતે Ԑગટ થાય છે. તો શું કરવું ? 

 ભલે Ԑકૃિત જવેી હતી તેવી બહાર આવી, પણ હવ ેતે ફરીથી તે રીતે ગોઠવાશે નહી.ં આ 
સમય ‘જોવા’નો છે. પોતાની Ԑકૃિતનો સાԟાըકાર કરવો જોઈએ. આડો અહંકાર/સાԟી 
ઊભો છે. Ԑકૃિતનો િવչફોટ થાય/પરમાણુ ગરમ થઈ ӽય (કપટના પરમાણ ુઠંડા હોય, 
ԃોધના ગરમ હોય) – ըયાર ેબંને પરમાણુથી છૂટા પડવાનુ ં છે – તેથી િચԱશુિԺ થશે. 
յયવહારમાં તમાર ેઆ જ કરવાનું છે.  



135 
 

સըસંગ ԃમાંક [904] 21 AUG 2005 B   

 કોઈ પણ િԃયામા ંરાખો કે “હંુ પરમાણુઓ બદલાવી રՑો છંુ”. નીદંરમા ંઅહંકાર/બુિԺ 
નહી ં હોય એટલે બધુ ં ઊખડશ.ે પરમાણુઓ સૃિՋԁપે յયԝ થશે. અલગ રીતે 
ગોઠવાઈ જશે એટલે અહંકારને નીદંર પછી જુદી રીતે કામ કરવાનું આյયું. ઊંઘમાં પણ 
કમӷ ભોગવાય છે. તમારો આશય તમને չવխջԁપે દેખાશ.ે આԵા તમારો આશય 
પકડી લેશ.ે આશયથી જլમમરણ વધે છે કે ઘટે છે. ઊંઘમાં અહંકાર વગર સારામાં 
સારી સાધના થાય છે.  

 જો અહંકાર Ԑકૃિતની կલૂ િԐլટ જોઈ ӽય એટલે અહંકારને થાય કે આને હંુ પહોચંી 
નહી ં શકંુ- એટલે ત ે લાચાર થઈ ӽય છે. અહંકાર જટેલો હાર ે તેટલો આԵાનો પԟ 
મજબૂત થશે. અહંકાર હારશ ેએટલે իયાન/ભાવ કઈં પણ મદદ નહી ંકર-ે એટલ ેબહાર 
કઈં પણ ઘટના બનશે તનેી સાથે અહંકાર ેજોડાવું પડશ.ે ըયાર ેઆ Ԑકૃિતનુ ંપિરવતӪન 
થશે. ઘટનામાથંી અહંકાર િનિոԃય રીતે પસાર થશ.ે  

 અહંકારની જ ેપીડા છે તનેે પાકવા દેવી. શરણાગિત શկદ ન લેવો. પીડામાંથી પસાર 
થાઓ. ԐયԴરિહત રહેવુ ંઅને પીડાને જોવી.  

 અહંકારથી છૂટાપણુ/ંӽણપણું આյયું હોય અને અહંકારને ԥાતા ભાવે જોવાતો હોય 
તે દુ:ખને કેવી રીત ેજુએ ?  

 ԥાતાને દુ:ખ તો આવે છે- પણ ભોગવટો નથી આવતો. (દુ:ખ સહન કરવાની શિԝ 
આવે છે) સાԟીભાવમાં ભોગવટો આવે છે. ԥાતાને Ԑકૃિતના ઉըપાત સાથે જોડાણ 
નથી. પરંત ુતે ‘જુએ’ એટલે િચԱશુિԺ થાય. જો Ԑકૃિતને જુએ નહી ંઅને અլય િԃયા 
કરવા બેસી ӽય તો તે નીકળશે નહી-ં ભિવոયમાં ફરીથી આવશ.ે 

 ԥાતાએ Ԑકૃિતના ઉըપાતમાંથી પસાર થવાનું જ છે- અને Ԑકૃિતને જોવી જ પડ-ે તો જ 
બધું ՙલીયર થાય. ԥાતાની ԍિՋથી તે અણુઓ ԟય પામશ.ે જો ԥાતા થઈ ગયા હો 
તોપણ છટકવુ ં નહી.ં ગમે તેવા મોટા ԥાની હોય તોપણ દુ:ખ લાગતુ ં ન હોવા છતાં 
(ભોગવટો ન હોય) પણ Ԑકૃિતમા/ંઘટનામાં હાજર રહેવુ ંપડ-ે તો જ િચԱશુિԺ આગળ 
વધે. જોયા કરવું તે આતંરતપ છે. દેખત દેખત ӽત. કોઈ િԃયાની જԁર નથી- તેને 
ӽણવાની જԁર છે- તેનાથી છૂટા પડવાની જԁર છે. ભલે આકԀં દુ:ખ ન લાગ,ે 
તોપણ પસાર થાઓ. સાԟી હશ ેતે દુ:ખી થશ-ે ԧાર ેԥાતા હોય તે સમતા (િչથરતા) 
થી ફԝ ‘જોશ’ે. તે સમજ ેછે કે પસાર થવું જ પડ.ે ԧાર ેપરમાણુઓ ઉժભવે ըયાર ેતેન ે
બહાર નીકળવા દેવા અને ‘જોવા’- ભલે તમે સાԟીની બદલે ԥાતા હો.  

 કોઈ િԃયા ન હોય ըયાર ે આԵչમરણ રહેવું જોઈએ. તેમ ન થાય તો પીડા થવી 
જોઈએ- કે “માԀં પણ મૃըયુ આવવાનુ ં જ છે અને આԵչમરણ રહેતુ ં નથી”. પીડા 
ઊભી કરો. ԧાર ે પણ ԑી હો ըયાર ે નકામી િԃયા ન કરો. પાવક પીડામાંથી પસાર 
થાઓ. જનેે ટાઈમ પસાર ન થતો હોય તેની પાસે આԵાનું બળ નથી- નિહતર કંટાળો 
નહી ંઆવે.  

 આԵાનું બળ કેમ વધારવું ?   
 յયવહાર પૂરા કરીને એકાતંમાં રહો. એકબીӽની Ԑકૃિતમા ં રસ ન લેવો પણ Ԑકૃિતને 

પસાર કરવામાં રસ લેવો. કુદરત સાથે રહેવુ-ં અનુસંધાન કરવુ.ં સૂયӪ/વૃԟ/Ԑાણી/જળ 
વગેર.ે. ԥાનીનંુ અનુસંધાન કરો. પિવԋ વાણી, પિવԋ չથાનનુ ં અનુસધંાન કરો. 
અહંકાર ઘટાડો. ગમા/અણગમા ઘટાડો. અનլય ભાવથી ઈՊરનું/ԥાનીનંુ չમરણ કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [905] 28 AUG 2005 A 

 સમજણનો Ԑકાશ ઓછો પડે છે. છતા ંપણ આતંરતપ કરવા જઈએ તેમાં ઝડપ/ગિત 
નથી આવતી. તો શું કરવુ ં? 

 બિહરાԵા – જԁર ન હોય ըયાં મન/બુિԺ/િવચાર/િચԱ/અહંકાર ન વાપરો. તેનાથી 
જլમો વધે છે.  



136 
 

 અંતરાԵા – િબનજԁરી રીતે અંત:કરણને નહી ંવાપર.ે તેથી Ԑકૃિતનું સુખ (શાિંત) મળે. 
અંતરાԵા હોય તે પોતાની ઇિլԍયો/અંત:કરણનો ઉપયોગ િવવેકપણૂӪ કર.ે િչથર રહે. 
આમ થાય એટલે ઉપર ઉપરથી બુિԺ/મનના દોષો પકડાશ.ે અદંરના દોષ Ԑԥાથી 
પકડાય.  

 ԧાર ે અંદરનો Ԑકાશ ઓછો પડે અને િવԟેપ આવે ըયાર ે િવԟેપને રસથી િનહાળો. 
પોતાની Ԑકૃિતના અંધકારને શાિંતથી જુઓ- તેથી Ԑકૃિતના લખાણને ભૂંસાય છે. જમે 
લાઈટ ન હોય તો કેમ શાિંતથી બેસો છો તેમ.  અદંરથી નીરખો/પરખો- ભલે ઊંડાણથી 
આંતરતપ ન થાય. આમ થવાથી સમજણનું સુખ આવશ.ે  

 સમજણનું સુખ બંધનને પડતું અટકાવે છે. કારણ કે િમթયાԍિՋ પડતી અટકે છે. 
નિહતર ԟણ ેԟણ,ે Պાસે Պાસે બધંન થાય છે. જનેે ખબર પડી ગઈ છે અને સમજણ 
મળી ગઈ છે કે બુિԺથી ઉપર કોઈ સըય છે- અને તે મારી બુિԺમાં આવે તેમ નથી- તે 
માણસ િવનય/િવવેકવાળો છે- ભલે ત ેઅભણ હોય.  

 અહી ંસમજણ એટલ ેબુિԺની સમજણ નહી-ં પણ જ ેપોતાની બુિԺન ેӽણે/ઓળખે 
તેવી સમજણ.  તો જ પોતાની બુિԺ કંટӬ ોલમાં આવે.  

 બુિԺ ઇિլԍયોને ઓળખ ેછે. પણ ԧાં ઇિլԍયોનું જગત નથી ըયા ંબુિԺ આંધળી છે. 
સજંય ԍિՋ એટલે બુિԺથી જ ે ન પકડાય તવેી વչતુ જણાય છે. જ ે સમજણની 
શિԝ/Ԑકાશ છે.  

 સમજણનું સુખ આյયા પછી ԥાનીના સંયોગથી Ԑԥાની ӽગૃિત જોડાશ.ે Ԑԥાની 
ӽગૃિત આյયા પછી િમթયાԍિՋનું મીટર ચાલશે જ નહી-ં ભલે Ԑકૃિતની ભૂલ થાય 
તોપણ Ԑԥાના Ԑકાશમાં થાય છે. દોષનુ ંિનરાકરણ થઈ ӽય પણ િમթયાԍિՋનું મીટર 
ન ચાલે. જլમમરણ િમթયાԍિՋથી થાય છે.  

 Divine/િદյય શિԝ/િદյયતા/કંુડિલની/Ԑԥા/િચિતશિԝ બધું એક જ છે. આ 
જગાડવા માટે જ સըસગં થાય છે. િમթયાԍિՋ તોડવા માટે જ સըસંગ છે. સાચી 
સમજણનો Ԑકાશ વધારવા માટે જ સըસંગ છે.  

 તમારાથી જટેલું થાય તેટલું કરો. Ԟારયે લાચારી ન રાખો. ન થાય તોપણ જટેલુ ંથાય 
તેટલું કરો- અને દંભ વગર કરો. બીӽનું જોઈને ન કરો. તમને ચોટેંલા પરમાણુઓનો 
િનકાલ તમાર ેજ કરવાનો છે. સમજણ તમાર ેજ ડવેલોપ કરવાની છે.  

સըસંગ ԃમાંક [905] 28 AUG 2005 B     

 ઋણ એટલે શુ?ં – કુટંુબ વગેરનેી જવાબદારી ઋણ છે. તે જ રીતે અદંર આԵાનો Ԑકાશ 
કેમ નથી? કારણ કે કેટલુકં દેવું મӱ ચૂકવેલ નથી. અદંરના પરમાણુઓનો િનકાલ કરવો તે 
ઋણ છે. િમթયાԍિՋને કારણે પરમાણુઓ ઊભા થયેલા છે. જ ેિԃયા તમાર ેકરવી જ પડ ે
તે ઋણ છે. જો છટકવાની ટӬ ાય કરશો તો બીӾ રીતે ચૂકવવું પડશ.ે  

 ચૈતિસક તરંગો/પરમાણુઓ એટલે શું? – જો તમ ેઅંત:કરણને શાંત કરી શકો તો તમે 
ચૈતિસક તરંગોને ઓળખો તો તેની ભૂખ લાગે અન ેઅનુસંધાન કરી શકો.  

 િવનય/િવવેક/િજԥાસા/અભીխસા/ગરજનો ભાવ રાખો કે “મારાથી કઈં થતું નથી” – 
તો અંતરાયો હઠી ӽય. દરકે જ՛યાએ અને સըસગંમાં આવો ભાવ કરો. એવો ભાવ 
રાખો કે “મને ચૈતિસક તરંગો મળે” – ભલ ે તમે િવપરીત વાતાવરણમાં હો. આ 
પીડા/խયાસ કામ કરશે.  

 િબનજԁરી મળવાનંુ કુતૂહલ ટાળો. તમારી પાસ ેસમય જ નથી. તો જ ચતૈિસક તરંગો 
ઊતરશે અને સાધનાનો થાક નહી ંલાગ.ે  

 કોઈનું મըૃયુ થતુ ંહોય ત ેવખતે આપણે ԥાની – કે જનેી પાસે ચૈતિસક શિԝ છે – તેનુ ં
չમરણ કરીએ અન ેમըૃયુ પામતી յયિԝના કճયાણનો ભાવ કરીએ તો તેને લાભ થાય? 

 હા, થાય. ભાવથી બાજુમા ંગીતા/દેવદેવીન ેપધરાવો. ભગવાનની શિԝ ԧાર ેભԝ 
બોલાવે ըયાર ેઆવે જ છે. “મૃતકની ગિત સારી થાય” તેવો ભાવ કરો તો થશ.ે ԧાર ે
તમે કઈં કરી શકતા નથી ըયાર ેહંમેશા ંઆՓાન કરો. Ӿવનું કճયાણ ‘અԟર’ થી થશ.ે 



137 
 

(Ԛીકૃոણ, રમણ મહિષӪ વગેર)ે. ԟરથી કઈં ન થાય- ત ે િનમӪળ ભાવ કરીને અԟરન ે
આՓાન કર ે– તેથી અԟરનું તՕવ એિ՘ટવ થઈને તમારા –ԟરના માիયમથી કામ કર.ે  

 જ ેԥાનનું ચતૈિસક ԁપ છે – ત ેસըસંગમાં બધા આમլયામા ંહોય છે. પણ સըસંગ પૂરો 
થાય પછી յયવહારમાં સાધક ચૈતિસક ԁપ/ԥાન ӽળવી શકતો નથી. Ԑકૃિત ԥાનન ે
દબાવી દે છે. તો શુ ંકરવુ?ં 

 આવնયકતા હોય તેટલી જ વાણી વાપરો. ઘણી յયિԝ તમને તેની પોતાની કથા 
કહેવા માટે જ લાંબી વાતો કર ે છે. જનેે મળો તેનો ખોટો સમય ન લેવો, પિરચય 
ઓળખાણનો લાભ ન લેવો. અંત:કરણ શાંત રાખો. દરકે િԃયામા ં ԥાનીને સાથે જ 
રાખો. 

સըસંગ ԃમાંક [906] 04 SEP 2005 A 

 અંદર દુ:ખનો મૂંઝારો છે. શું કરવું?  
 Ԑકૃિતનો િવકાસ થઈ ગયો હોય તોપણ આવું બને છે. Ԑકૃિત પોતાની 

યાંિԋકતા/જડતામાં છે. Ԑકૃિતન/ેશરીરને ‘મારી/માԀં’ માլયું તેમાં દુ:ખ છે. તમે Ԑકૃિત 
પર ‘માિલકી’ કરો છો પણ વાչતવમાં Ԑકૃિત મારી નથી – ‘ચેતના’ મારી છે. 
િવ՜નો/દુ:ખ Ԑકૃિતમાથંી આવે છે. (ԥાનીને પણ) Ԑકૃિત તેના િનયમ મજુબ જ ચાલે છે, 
િવԟેપ/દુ:ખ પણ તેના િનયમ મજુબ જ આવલે છે – આ સમજણ રાખો.  

 ચેતના તમારી છે. તેન ે કોઈ અડી શકે નહી.ં જો Ԑકૃિતને ‘પોતાની’ નહી ં માનો તો 
ԥાનનો ફાયદો એ છે કે ભય/લાચારી/પરવશતા ન આવે. િવ՜નો તો આવશે જ.  

 ‘હંુપણુ’ં િનըય સըસંગથી કપાય છે. Ԑકૃિત બહુ જ ગહન છે. ચતેનાના સહારા વગર 
થાકી જશો. Ԑકૃિતથી િનલӲપ થાઓ તો જ કામ થશ.ે  ‘હંુપણુ’ં, ‘મારાપણુ’ં િનરંતર સાફ 
કરતા રહો.  

 “હે પરમાԵા, કૃપા કરો/દયા કરો” તેમ કરતાં તેનો કરંટ Ԑકૃિતને ઠીક કર.ે આ માગંણી 
સંસારની જમે અહમની/લાચારીની માંગણી નથી, પણ પરમ શિԝ પાસે તમારી 
Ԑકૃિત/લાચારી માગંણી કર ે છે. ગુԀ તՕવને Ԑકૃિતના લઘુ તՕવથી ભજો. બીӽ પાસે 
લાચારી ન કરો. Ԑભુ પાસે માંગણી કરો. આમ કરશો એટલે અદંર બીજԁપે પડલેો 
સըસંગ ઊગશ-ે અને કાયӪ કરશ.ે ԥાનના Ԑકાશથી Ԑકૃિત િનયંԋણમાં રહે છે.  

 અહંકાર ભગવાનની વાત, અંદરની વાત સમӾ નહી ંશકે. સમજવાનો ԐયԴ ન કરો.  
 ‘ગમતું નથી’ તેવો અનભુવ કોઈકને થાય છે એટલે પીડા થાય છે. અનુભવ કરનારો છે 

તેને વાતાવરણથી છૂટો પાડો એટલે સંઘષӪ નીકળી જશ-ે આ સાધના છે. એમ રાખો કે 
ભલે મને ન ગમે પણ હંુ ‘જોઉં છંુ”– તેથી સમજણ આવશે. બીӾ િԃયા વગેરમેાં જઈને 
છટકો નહી.ં બુિԺ/અહંકારમાંથી સમજણ ન આવ.ે ԧાર ેઅતંરાયો તૂટે ըયાર ેસમજણ 
આવશ.ે  

 અંદરથી અંતરાય આવે તેને આવરણ કહેવાય ԧાર ેકોઈ յયિԝ Հારા બહારથી આવે 
તે િવԟેપ છે. અદંર અંતરાય છે એટલે બહારથી િવԟેપ આյયો છે. અદંરની ચુંબકીય 
શિԝએ બહારના િવԟેપને ખӱચેલો છે. િવԟેપ આવે ըયાર ેઅંદર કાયӪ કરો- બહાર નહી.ં 
અંદરથી અિલՃ રહીને ‘જુઓ’.  

 જટેલું બહારનું સુખ વધ ેતેટલો અદંરનો અંતરાય બહાર નહી ંઆવ.ે એટલે વધુ પડતી 
અનુકૂળતા/સુખમા ં ન રહેવું. જ ે յયિԝ Ԑિતકૂળતામા ં રહે તેની શિԝ વધ.ે માણસો 
િબનજԁરી રોતા જ હોય છે. յયિԝ જટેલું વધુ અધંાԀં જુએ તેટલો જ વધુ Ԑકાશ જુએ. 
Ԑકાશમાંથી અંધાԀં ન આવ.ે  

 તમે ભલે ઉંમરને કારણ ેથાકેલા હો/બીમાર હો પણ તમ ેતો શરીરથી ‘જુદા’ છો એટલે 
“ભગવાન મને ઉપાડી લે” તેમ કહેશો તો તમ ે Ԑકાશને રોકો છો. શરીર તમે નથી. 
િવચાર/બુિԺ/િનણӪય તમ ેનથી. દુ:ખ પણ તમ ેનથી. ચેતનાને કોઈ શરીર નથી.  

 સતત દુ:ખ આવે ըયાર ેસાતըયથી ‘જુઓ’ તો ઘણું કામ થશ.ે દુ:ખથી દુ:ખી ન થાઓ, 
દુ:ખ સાથે Հષેરિહત થાઓ અને ԥાતા બનીને રહો. જો ԥાતા ન થવાય તો “ԥાતા 
થવાતું  નથી”  તેવી પીડા હોવી જોઈએ – દુ:ખની નહી.ં “ԥાતા ӽગતો નથી” તેની 



138 
 

પીડા રાખો. સંકટ/આપિԱને કારણ ેદુ:ખી ન થવુ.ં પણ આવા સમયે પણ “મારો ԥાતા 
ӽગતો નથી” તેવી પાવક પીડા રાખો. દુ:ખના ં રોદણાં ન રોવા ં પણ “મારી પાસે 
પરાચતેના નથી” તેવી પીડા રાખો. “માર ેદુ:ખને ӽણવુ ંછે. મારા ԥાતાને જગાડવો છે 
એટલે દુ:ખ આյયું છે” તમે સમӾને ચાલો. સુખને પણ ‘જુઓ’. સમજો કે આ સુખ પણ 
હમણાં ચાճયું જશ.ે એટલે સુખની સંવેદનામા ં પણ ન જોડાઓ. સુખમાં યોગ કરવો 
અըયંત અઘરો છે” સુખ તમારા ԥાતાને દબાવી દે છે. તે જ રીતે માન/સԱા બધામાં 
ӽગૃિત ન રાખો તો ԥાતા દબાઈ ӽય છે. સુખને બદલે સમજણ માગંો.  

 િવԟેપ આવ ેતો સમતા નથી રહેતી. તો શું કરવુ?ં  
 િવԟેપ વખત ેԐકૃિત તો અչવչથ થશે જ. પણ બહારના િવԟેપને જોવાનો નથી પણ 

આપની અદંરની Ԑકૃિતન ેજોવાની છે/ઓળખવાની છે. અչવչથ Ԑકૃિતન ેજોવાથી તે 
չવչથ થાય અને િવԟેપ ે જવું જ પડ.ે “હંુ Ԑકૃિતને એક ચોԜસ અલગ િબંદુથી જોઈ 
રՑો છંુ” તેમ રાખો અને ԥાતા-ԍՋાના પદથી જુઓ. િવԟેપને જતાં થોડો સમય લાગ ે
પણ તમારી અંદર જ ેસમજણ આવી તેન ેપકડી રાખો. કાળ જશે તેમ િવԟપે જશે.  

સըસંગ ԃમાંક [906] 04 SEP 2005 B 

 આપણે બધાનંું સાԀં જ કરીએ તોપણ િવԟેપ કેમ આવે છે ? 
 આ બધાની પાછળ સાિՕવક અહંકાર કામ કર ેછે તેથી િવԟેપ આવે છે. િવԟેપ તમન ે

સાિՕવક અહંકારથી છોડાવવા માટે આવે છે. સારાપણું પણ િવલન જ છે. જો પાછળ 
ԥાતા-ԍՋા હોય તો સારાપણું નહી ંનડ.ે “સાԀં કયુӭ એટલે સાԀં થવું જ જોઈએ” તેમ 
માનવું તે સમજણનો અભાવ છે.  

 અլયાય થાય ըયાર ે અહંકાર બળે છે. આંતરતપ કરીને ‘જુઓ’. બળતા અહંકારના 
તાપને જુઓ તો Ԃદયમાં મԋૈી/કԀણા/ઋજુતા આવશ.ે  

 յયવહારમાં યો՛ય શկદોની જԁર પડ ેછે – તે નથી હોતા, તો શું કરવુ?ં 
 ભલે չવભાવ સારો હોય પણ અદંરના અંધકારને લીધે શկદો યો՛ય રીતે નથી મળતા. 

ખરખેર તો આપણી અંદરની દશા િનિવӪચાર નથી. નિહતર િનિવӪચાર દશામા ંઝાઝા 
શկદોની જԁર નથી. ԥાનીને અંદર શկદો જ ન હોય – શկદોના ંԐતીક જ ન હોય. 
િનિવӪચાર થવાનો ԐયԴ કરો અને િનિવӪચારની Ԑીિત વધતી ӽય તેમ કરો. અըયાર ે
તમારો અહંકાર શկદોને પકડે છે.  

 વધુ પડતી િબનજԁરી વાણી કે બોલબોલ ન કરવુ.ં ટોળાંમા ંન રહેવુ.ં  
 Ԑકૃિતની માિલકી છોડો તેન ેપોતાની ન માનો – તો બધા દોષોની િનવૃિԱ થઈ ӽય છે. 

ઉપદેશથી Ԑકૃિત સુધરશ ેનહી.ં  
 િનિવӪચાર થવા માટે િવચારને જોવા – તેમ કરવું જોઈએ? 
 િવચાર એટલ ે પરમાણુઓનું િવચરણ. િવચારો સામે આવતા ટӬ ાિફક જવેા છે. તેન ે

ખૂણામાં રહીને ‘જુઓ’ તો સરી જશે. તેન ેઅહંકારની તાકાતથી રોકવાનો ԐયԴ ન કરો 
પણ િવચારો Ԑըયે ‘સӽગ’ થવું. નિહતર ગાઠં ઉપર ગાંઠ પડતી જ જશ.ે સӽગતા હશે 
તો ભોઠંપ લાગશે કે “મને બહુ િવચારો આવે છે”િવચારોને જોવાથી જોનારની શિԝ 
વધે છે.  

 ટӬ ાવેલ વગેરમેાં ԑી સમય હોય ըયાર ે ‘અદંર’ જુઓ, મનની િԃયાનો સાતըયભંગ કરો. 
મનની ગિતને જોવાની છે. મનના શկદોના Ԑવાહની સાથે ન જોડાઓ. સӽગતા 
રાખવાથી જ ԥાતા-ԍՋા આવશે. સӽગતા વગર નહી ંઆવ.ે દરકે િԃયામા ંસӽગતા 
રાખો.  

 ઘણી વખત િવચારોને જોવાથી મગજને ભાર લાગે છે તો શું કરવુ?ં 
 ઘણાને իયાનમા ં પણ આવું થાય. ӽગૃિત રાખનારને પણ થઈ શકે. આની પાછળ 

Պાસની િરધમ/ગિત જવાબદાર છે. એકાԆતા, իયાન, ӽગૃિતથી Պાસની સીધી િલլક 
તે જ՛યાએ થઈ ӽય છે જ ેમગજ/આખંને દુ:ખાવો આપે છે. આ દુ:ખાવો કાયમ નહી ં
રહે. આ દુ:ખાવો લાભકારક છે- તે શԁઆતમાં રહેશ-ે પણ પછી તે જ՛યાએ ઠંડક થઈ 
જશ.ે Ԑાણશિԝનું ઈંધણ ըયાં ભાગ ભજવ ે છે. իયાનમા ં સહજ રહો- ખોટંુ વજન ન 



139 
 

આપો. (હોઠ િભડાઈ ӽય વગેર.ે..). તેનાથી સાવ ઊલટંુ- સાવ સչુત પણ ન રહો- 
ӽણે કે ઠંડા હો, સૂતેલા હો- તેમ પણ ન ચાલે. મનમાં રાખો કે માર ેӽગૃત રહેવાનંુ જ 
છે. મիયમ માગӪ છે- ખોટંુ વજન પણ ન ચાલે કે ઠંડાપણું પણ ન ચાલે.  

 ԥાન માગӪમાં իયાનમા ંટԨાર બેસવાની જԁર નથી. િરલે՘સ રહીને બેસી શકો તો ચાલે. 
આમ, આરામથી બેસીને મનને જુઓ. ઘણાને આમાં ઊંઘ આવશ-ે તો ઊંડા Պાસ લો, 
આંટા મારો, મોઢંુ ધૂઓ વગેર ેકરીને ફરીથી કરો.  

 કોઈ વખત સૂતાં સૂતાં પણ મનને જોઈ શકો, իયાન કરી શકો. ભલે બે િમિનટ ઝોકંુ 
આવ-ે પણ નીદંર ન ચાલે.  

સըસંગ ԃમાંક [907] 11 SEP 2005 A 

              ԥાની-અદેહીના સંપકӪ  િવશ ે(શરીરમાં હોય છતા ંન હોય ત ેિવદેહી) 

 ԥાની પુԀષની ચેતના સાથે કેવી રીતે જોડાવાય? અદેહીની ચેતના સાથે કેવી રીતે 
જોડાવાય ? કેમ અનુસંધાન કરાય ? 

 શરીરમાં એક ‘յયાપક ચેતના’ છે જમેાંથી મનોદૈિહક ચેતના જլમ ે છે. જનેી શરીરની 
ચેતના છૂટી પડી ગઈ હોય (િવદેહી) તેને બહુ કરવુ ંન પડ.ે  

 શરીર છૂટે એટલે ચેતના յયાપી ӽય છે- તેને અદેહી કહેવાય. તેની સાથે જોડાવા માટે 
તેના Ԑըયે Ԑીિત/ભાવ/લાગણી – જોડાવા માટેની – હોવી જોઈએ. ԧાર ેપણ સમય 
મળે ըયાર ેિચԱને સતત Պાસમા ંરાખો અને તેનાથી “ચેતનશિԝનું જોડાણ કરવુ ંછે” – 
તેવી Պાસની ӽગૃિત રાખો.  

 જો તીԙ વેગ હશે તો કુદરત Հારા յયવչથા ગોઠવાશ-ે તેથી ԚԺા વધશ.ે  
 અદેહી (Ԛીકૃոણ, રમણ મહિષӪ વગરે.ે.) સાથે અનુસંધાન થઈ શકે. તેની શિԝ 

અંતિરԟમાં હોય છે. તેની હાજરી/સાԟી અનુભવો એટલે અનુસંધાન થાય. તમે માԋ 
અંતરથી નામ લો. “હંુ Ԛીકૃոણની ચતેના સાથે જોડાઉં છંુ” તેમ કહેશો એટલે તેની 
ચેતના Ӿવંત થશ.ે તમારી ચેતનશિԝ Հારા તેનું અનુસંધાન/આՓાન થાય છે. આ રીતે 
સંબંધ કરીને ըયાર પછી અહંકાર/બુિԺ સાઈડમા ંમૂકી દઈને իયાન/કાયӪ કઈં પણ કરી 
શકો. અંદરના આԵાનો ભાવ મહՕવનો છે- શկદ મહՕવનો નથી.  

 આમ અનુસંધાન કયાӪ પછી તેનો કરંટ રહેશ ેઅન ેસાધનાનો બોજો નહી ંરહે. (મામેકં 
શરણં ԙજ:) 

 Ӿવે અԟરનો સહારો લેવો જ પડશ.ે સીધુ ંઅԟરાતીત સુધી નહી ંજવાય. તમે અԟરની 
ԥાન શિԝ સાથે જોડાઓ છો- શરીર કે յયિԝըવ સાથે નહી.ં અԟર જ આિધ յયાિધ 
ઉપાિધ દૂર કરી શકે છે. દેહમાં હોય કે અદેહી હોય, કોઈ પણ ԥાની ચાલે.  

 અંત:કરણમા ંઅનլયભાવ કરીને તેનામય થઈ જવુ ંજોઈએ.  
 તમાԀં કતӪյય પરાચતેનાના પԀુષાથӪને નહી ંકાપે. પણ બીજંુ આડંુઅવળું જ ેકરશો તે 

તમારા પરાચતેનાના પԀુષાથӪને કાપશ.ે તમાԀં િચԱ હંમેશા ં ભગવાનમા ં રાખો- દરકે 
કાયӪ કરતી વખતે. તમારો ધંધો, નોકરી બંધ ન કરવા.  

 અનլયભાવ આવે પછી તે શિԝ તમારી સામે յયԝ થશે. જમે િનՌા વધ ુԐબળ,  તેમ 
શિԝ વધુ յયԝ થશ.ે  

 તમારી િનՌા ફԝ સըસગંમાં જ નહી,ં કુટંુબ, નોકરી, ધંધામાં પણ હોવી જોઈએ. જો 
ԥાની કે ભગવાનની અનլય િનՌા/ભાવ હશ ેતો ચોԜસ જોડાણ થઈ જશ.ે  

 અનુસંધાન થાય પછી તે અનુભૂિત કેવી હોય?  
 յયિԝની િԃયાનો ભાર ઊતરી ӽય. સંકટોનો ભાર ન રહે. કારણ કે હવ ેઅહમનું કેլԍ 

નથી. જ ે થઈ રՑંુ છે ત ે વાજબી જ થાય છે તેમ લાગે. બોજો ઊતરી જશ.ે 
િનલӲપ/મԝુપણાની અનુભૂિત થાય.  

સըસંગ ԃમાંક [907] 11 SEP 2005 B 

 յયિԝએ પોતાના અંધકારનો પિરચય કરવાનો છે. આ પિરચય ԥાનીની હાજરીમા ંન 
થાય. પોતાની અંદરના આԵા િવરોધી પિરબળો Ԟા છે તે સતત જુઓ/શોધો.  



140 
 

 Ԛી રામકૃոણ જ ેસըસંગ કરતા હતા તે પરમ સըસંગ કહેવાય? 
 રામકૃոણ કાલીની ઉપાસના કરતા હતા. કાલી શાસનના દેવી હતા – તેમનો સંબંધ 

Ԑકૃિત સાથે હોય. પણ અદેહી/િવદેહી હોય તેન ેજլમ/મըૃયુની યાԋા અટકાવવી તેમાં 
હોય. રામકૃոણનું અનુસધંાન દેવ/દેવી સાથે હતું- ըયાં િનըય સંબંધ હતો. પણ 
તોતાપુરીએ આԵાનું કામ કયુӭ. રામકૃոણનો સըસંગ ભԝોનો સըસંગ હતો. 
દેવ/દેવીઓ તમારા ં જլમમરણ ન અટકાવી શકે. અંિતમ આધાર તો 
િચિતશિԝ/આԵા જ છે.  

 કૃոણ/રામ બધા જ છેճલે તો અંદરની િચિતશિԝ/આԵાને જ ભજ ેછે.  
 છેճલે રામકૃոણ દેવી/દશӪન/સાԟાըકાર બધાનંે ઠેકીને પરાચતેનામા ંઆյયા.  
 સըસંગ દરձયાન શું થયું તે બહાર નીકળીને યાદ રહેતું નથી. તો શું કરવુ?ં 
 આ વչતુ չમૃિતની ખામી નથી. પરમ સըસંગને չમૃિત સાથે લેવા દેવા નથી. અહી ં

ԥાની પોતાના શկદ સાથે નથી. પણ તેને  શկદની પાછળની ચૈતિસક શિԝમાં 
અપાર ԚԺા છે. સાધકનો સવાલ չમિૃત કે બુિԺમાથંી આવે છે- પણ ԥાનીના શկદોમાં 
પરાચતેના સાથે ӽય છે. તેથી Ԛોતાની ચેતના આ િચિતશિԝનો չપશӪ પામે છે. તેથી 
તેમના અંતરાયો ઉપર Ԑકાશ પડે છે. જથેી չમિૃત પણ આ શկદોને પકડી ન શકે. 
બોલનારની չમૃિતમાથંી આ શկદો નથી આવતા.  

 સըસંગના સવાલ/જવાબ યાદ રાખવા નહી,ં ભૂલી જવા. વહેવારની չમૃિત રાખવી પડે- 
પણ અહી ંչમૃિતરિહત રહેવું. પરમ સըસગંમાં િવચાર ન હોય.  

 જ ેԐՇ રામકૃոણનો હતો તેવું જ શુ ંઓશોનો પરમ સըસંગ કહેવાય? આપના પુչતકમા ં
ઓશોનો ફોટો કેમ નથી ? 

 અլય ԥાનીઓની ચેતના તરફથી ઠપકો મળે એટલે ફોટો નથી રા՚યો.  

સըસંગ ԃમાંક [908] 18 SEP 2005 A 

 સાધનાનું સંચાલન બુિԺ/અહંકાર લઈ લે છે. તો શું કરવું ? 
 જનેે પીડા થાય છે તે આԵાના પԟમાં છે- અહંકારના પԟમાં નથી. આવી ખબર પડી 

તે સાԀં – ધլયવાદને પાԋ છે. તેનો પԟ આԵા/ચેતનાનો થઈ ગયો. ભલે અહંકાર હોય 
પણ તેનો ફોસӪ/વક નહી ંરહે. તમ ેઅહંકાર સામે સિવનય અસહકાર કરો. અંદર “મન ે
અહંકાર ગમતો નથી” તમે રાખો તો અહંકાર પાવર ગુમાવતો જશે.  

 իયાન/સըસંગ વગેર ેઅહંકાર વગર ન થાય. પણ ત ેિનમӪળ અહંકાર હોય છે. અહંકારની 
ચીકાશ અંદર સૂՔમમાં ન લાગવી જોઈએ. અહંકારને આԵા/ચેતનાના Ԑિતિનિધ તરીકે 
રાખો. બધું જ કામ Ԑભુ/આԵાના અંતરાયો કાપવા માટે છે તેમ રાખો. અહંકારને સાવ 
જતાં તો જլમો લાગે છે. સત તՕવ/ԥાની Ԑըયેની Ԑીિત વધારો.  

 અંદરના ંકમӷની રજ અહંકાર/ԥાનથી પણ ન ӽય. પણ તે ԧાર ેબહાર નીકળે ըયાર ે
શાતં રહીને ‘જુઓ’ તો જ તે નાશ પામે. ԍՋાԁપે જોવું જԁરી છે. િચԱની શિુԺ ԥાતા-
ԍՋાથી જ થાય છે.  

 સંકટ કે દુ:ખ હોય પણ અંદર શાંિત હોય તે દશાӪવે છે કે յયિԝનો ԥાતા એકિટવ 
છે/ӽગૃત છે. સંકટમાં આԵાની શિԝ વધવી જોઈએ. તમારો સમયનો ઉપયોગ 
ԥાતા- ԍՋાને એકિટવ/ӽગૃત કરવામાં જ કરવો જોઈએ.  

 કમӪના ઉદયની રજ આવે ըયાર ેતેને ԥાન સામે ધરી દેવી જોઈએ- કે “આમાં હંુ કઈં કરી 
શકંુ તેમ નથી- તમારો Ԑકાશ જ કામ કરશ”ે- તો આને િવԥાનમય ભિԝ કહે છે.  

 સըસંગમાં બધું સમજણમા ંઊતરી ӽય છે પરંતુ વહેવારના સમયે આ સમજણનું ԥાન 
હાજર થતુ ંનથી અન ેજૂનુ ંમન ઊભુ ંરહી ӽય છે તો શું કરવું ? 

 કારણ કે અંતરાયો તેના ઉપર છવાઈ ӽય છે- ભલે અંદર ԥાન છે. આ માટે અંતરાયો ન 
હોય અને સુખ હોય ըયાર ેપણ આંતરતપ કરીને ԥાનીની સમજને હાજર જ રાખવી. 
દરકે વહેવાર ԥાનની ӽગૃિતથી જ કરો- સમજણથી જ કરો. એટલે ԧાર ેદુ:ખ આવશે 
ըયાર ેસમજ કામ લાગશ.ે  



141 
 

 જ ેઅહંકાર િԃયા સાથે જોડાયેલ હશે તે દુ:ખ આપશ-ે પણ જ ેઅહંકાર չવԁપ સાથે 
જોડાયેલ હોય તેને િԃયા દુ:ખ નહી ંઆપે.  

 બાՑ તપનો સંબંધ પરાચેતના સાથે નથી. પણ સમજણ ԥાનમાથંી આવે છે. બાՑ 
તપના ભરોસે ન રહેવું. આંતરતપ/સՔૂમ તપ કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [908] 18 SEP 2005 B 

 ઘણી વખત સાધનાનંુ જોર વધી ӽય તે શરીર સહન ન કરી શકે. તો શુ ંકરવુ?ં 
 સાધનાને તમે િનિમԱԁપે વાપરો. શરીર યંԋ છે. તેને િનયમથી વધુ શિԝ ન અપાય. 

કુદરત/જળ/વૃԟ/આકાશને જોયા જ કરો- તો શાિંત થશ.ે આખો િદવસ ઘર/TV વગેર ે
ન જોવાય. જો આકાશ જોશો (ખાશો) તો તેમાંથી પણ Ԑોટીન/િવટાિમન/શિԝ મળે 
છે. માԋ ખોરાકમાંથી જ મળે તેમ નથી.  

 માણસોની મԋૈીમા ં અહંકાર હોય જ. ત ે નડશ.ે પણ ઝાડ/આકાશ/દૈવી չથાન/જળ 
પાસે અહંકાર નથી. ત ેતમને ફાયદો કરશ.ે  

 અસૂયા એટલે કોઈની સારી વչતુ જોઈને ઈષાӪ કરવી.   
 મુિદતા એટલે બીӽ Ԑըયે અહોભાવ રાખવો કે માર ેકારણે અլયને તકલીફ ન પડ.ે  
 તમે જ ેિવચાર કરશો તનેા ંવમળો આકાશમાં ફેલાઈ જશે અને તેના ંપિરણામો તમાર ે

ભોગવવાના ંછે. એટલે સતત ઉԱમ િવચાર કરો. જો કિનՌ િવચાર થઈ ӽય તો તરત જ 
“આ િવચાર હંુ રદ કԀં છંુ, મારો અહંકાર તેને કરાવી ગયો છે- મારી ભૂલ થઈ ગઈ છે” 
તેવો ભાવ કરો- એટલે તે રદ થઈ જશે.  

 ԧાં બાՑ/આંતિરક શિુԺ હોય ըયાં ચતૈિસક શિԝ આકષાӪય છે. ઘરમાં પણ 
ચો՚ખાઈ/સુઘડતા રાખવી. પણ પરમહંસ કે અવધૂત માટે આ િનયમો નથી. િવચારો 
અને ભાવની ચો՚ખાઈ જોઈએ. અહંકાર હોય ըયાં આમ કરવું પડ.ે  

 રકેી/િપરાિમડની શિԝ અને જળ/આકાશ/કુદરતની શિԝ એક જ છે? 
 રકેી/િપરાિમડની શિԝમાં ચતેન નથી. તેમાં આકાર છે. આકાર કેટલીક વખત સુખ 

આપે કેટલીક વખત દુ:ખ આપે. વનչપિત પાસે ચતેન છે. જળ પાસે Ӿવન શિԝ છે. 
આકાશમાં અનુભવોની Ӿવંતતા છે. તે ԋણેય વչતુ յયિԝમાં સજӪનાԵક કામ કર ેછે. 
રકેી/િપરાિમડ તેમ ન કર.ે એટલે જળ/વનչપિત/આકાશ સાથે અનુસધંાન કરો. 
િપરાિમડમા/ંરકેીમા ં આ પણ ઉમરેો- તો ફાયદો થાય. પԟી/પશુઓ સાથ ે પણ 
અનુસંધાન કરો.  

 ԥાનીની શિԝ ઝાડમા ંӽય. ԥાની મંિદરમાં ӽય તો મિૂતӪનુ ંતજે વધે. իયાનની દશા 
ઝાડ/આકાશ બધાથંી િવશેષ છે. ફલૂમાં તાકાત હોય છે કે ત ેյયિԝના તરંગો શોષે છે.  

 ԥાનીની હાજરી իયાનથી પણ વધે છે. રમણ મહિષӪની હાજરી એ જ પӽૂ છે- તેનાથી 
િવશેષ છે. તમાԀં સાધન મહՕવનું નથી. આԵા સાધનસાիય નથી- કૃપાસાիય છે.  

 વહેવાર સમજણથી થાય છે કે ԍՋાથી થાય છે તે કેમ ખબર પડે ?  
 વહેવાર એટલે જ ે չથાયી નથી ત.ે સંબંધોને વહેવાર કહેવાય. કેટલાકને વહેવારમા ં

અહંકાર/લોભ/બુિԺ/લાભાલાભ હોય છે- જ ે દુ:ખનું કારણ બને છે. વહેવારનો સંબંધ 
આԵા સાથે નથી- પણ સըસંગને આԵા સાથે લેવાદેવા છે. વહેવારનો કોઈ અથӪ હોતો 
નથી. તે ભૂંસાઈ જ ӽય છે- તેમ છતા ંત ેજլમમરણનું કારણ બને છે.  

 કેટલાક સમજણવાળા હોય કેટલાક િવચારોવાળા હોય. સમજણ એ ԥાનની દશામાંથી 
આવેલી અવչથા છે. આԵાની દશામાથંી જ ેકઈં થાય તે વાજબી જ હોય. દરકે પાસ ે
આԵાની દશા ન હોય. પણ જ ે અંતરાԵા હોય અને સըસંગ કરતા હોય તેની પાસે 
સમજણ ઊતરલેી હોય છે.  

 િવચારો չમૃિતમા ં હોય છે- સમજણ չમૃિતમા ં ન હોય. બ ે յયિԝની સમજણ ભલે 
સરખી જ હોય પણ િવચારો જુદા હોઇ શકે- કારણ કે િવચારો յયિԝની 
પિરિչથિત/મીિડયમમાંથી આવે છે.  



142 
 

 ԥાન માગӪમાં વહેવારને બદલે સમજણનો મિહમા છે. એટલે ધાિમӪક માણસો ફԝ 
સારા િદવસોમાં જ સાԀં કર,ે ԧાર ે સાધકને રોજ સમજણની ગાંઠ ઉકેલીને સાԀં 
કરવાનું હોય છે.  

 સમજણ દુ:ખને કાપશ.ે չમૃિતમા ંદુ:ખ કાપવાની શિԝ નથી.  
 વહેવારની સમજદારીથી અહંકાર હંમેશાં વધ-ે પણ વહેવાર ԧાર ે સમજણથી થશે 

ըયાર ેյયિԝ ખાલી થઈ ગઈ હોય તેમ લાગ.ે չમૃિત/બુિԺથી સંબંધ કપાઈ ӽય છે.  
 જ ેસુખને શોધશે નહી ંતેનું દુ:ખ આપોઆપ કપાશ-ે તે મહાસુખ તરફ જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [909] 25 SEP 2005 A 

 વહેવારમાં સામાլય મુնકેલી હોય તોપણ Ԃદયમાં અમંગલ કճપના થાય છે. ԥાતા-ԍՋા 
શમી ગયો હોય તેમ લાગે છે. તો શું કરવું ? 

 જનેું િચԱ બિહમુӪખ હશે તેને આવુ ંԞારયે નહી ંથાય. તેન ેિવચારો/Ԑકૃિતનું બળ હોય 
છે. પોતાની Ԑકૃિતની તાકાત/બુિԺ વગેર ેપર િવՊાસ ગુમાյયો છે તેના અંત:કરણમાં 
આવી કճપનાઓ થાય છે.  

 કճપનાઓ તમાԀં અમંગલ કરશ ેનહી.ં માનિસક સલામતી જણેે પણ ઊભી કરી છે ત ે
સલામત નથી. પરમાԵાની શિԝ એ જ એકમાԋ આધાર છે.  

 સમજ ઊભી થઈ છે કે – ԃોધ/કપટ/ચતુરાઈ વગેર ેકરીશ તે મન ેજ નડવાના ંછે. એટલે 
હિથયાર વગરના થવાથી અંદરનો ભય બહાર આવે છે કે માԀં અમંગળ થશ.ે પણ 
Ԑભુ/ઈՊરની શિԝ હંમેશા ંતમાԀં કճયાણ જ કર ેછે- ભલે તમે િનոફળ ӽઓ. જટેલુ ં
અમંગળ આવે છે તે નીકળવા માટે જ આવે છે. ત ેમંગળ કરીને જ જશ.ે  

 આիયાિԵક માણસ સાહસ કરીને આગળ વધશ.ે ધાિમӪક માણસને બધું સલામત જ 
જોઈશે- એટલે તે વતુӪળમાં જ રહેશ.ે  

 આંતરતપની ગરમીથી જ յયિԝનું પિરવતӪન થાય છે.  
 ԥાતા કદી પુԀષાથӪ નહી ં કર.ે તેનું કામ એձપાયર જવેુ ં છે. Ӿવનની ઊӽӪ ԥાતાની 

ઉપિչથિતથી આવે છે. પિરવતӪન Ӿવનની ઊӽӪથી થાય છે. ӾવનઊӽӪનો સદુપયોગ 
કેમ કરવો અને ԥાતાના પԟમાં કેમ વાપરવી તે પુԀષાથӪ છે. આ વչતુ સըસંગ 
શીખવાડે છે.  

 બહાર ભલે સફળતા કે િનոફળતા મળે, આંતરપુԀષાથӪ કરવો.  
 બહારનો Ԑભાવ આપણી શિԝ ખાઈ  ӽય છે એટલે પુԀષાથӪ નથી થતો. શું કરવું? 
 જ ે չવભાવ નથી ત ે Ԑભાવ. Ԑભાવ બહાર ફӱ કે. તે િનજ ધામમાં ન રાખે. કેટલાક 

Ԑસંગ/չથાન/ઘટના Ԁચ.ે કેટલાક ન Ԁચ.ે  
 ԧાં મનનો સંતોષ થાય ըયાં મનને સાԀં લાગ,ે પણ તે અહંકાર છે.  
 સાવધાની રાખો એટલે સંતોષ ઊભો ન થાય. ԥાનીની ઊӽӪને ӾવનઊӽӪની 

સમજણમાં આવ ે તેમ િચԱમાં રાખો. આનંદ કે સંતોષમાં ન ӽઓ. સըસંગમાંથી 
સમજણનું મહાસુખ લેવુ.ં મન અને બિુԺની સમજણ કે તેનુ ંડહાપણ નકામુ.ં  

 કોઈ પણ յયિԝ/વչતુ/Ԑસંગના Ԑભાવમાં ન આવો કે ભળી ન ӽઓ. હરખાઈ જશો 
તો તે મનને ખાતે જશે. સમજણના સુખમા ંӽઓ.  

 જનેો હરખ શાંત થશે તે શોક/ભય કે િચતંાԆչત નહી ં થાય. માન/અપમાન વગેર ે
Ԑભાવ જ છે. તમ ેમાન, અપમાનને તમાԀં માլયુ ંએટલે Ԑભાવમાં આવી ગયા. તમારા 
Ԑભાવ એ તમને કામ કરવાનું લેસન છે.  

 માણસને ભયનો Ԑભાવ છે એટલે તે સըસંગ કર ેછે. તમારો ભય તમારા કાઢવાથી નહી ં
ӽય. જ ેյયિԝ Ԑભાવન ેજોશ ેતેનો સાԟીભાવ ԍՋામા ંફરી જશે અન ેԍՋા સામે કઈં 
ટકી ન શકે. એટલે Ԑભાવથી પણ શિԝ મળે.  

 ԥાની હંમેશાં չવભાવમા ંજ હોય. ત ેપરભાવ (Ԑભાવ) માં ન હોય.  
 સંતાનોની સંભાળ/કાળӾ લેવી-પણ મમતામા ંખӱચાઇ જવાથી માતાિપતા અન ેબાળક 

બધા ં દુ:ખી થશ.ે થોડંુ આકԀં લાગે પણ સંતાનો પર માતાિપતાનો Ԑભાવ ન હોવો 
જોઈએ. તેને આԵા તરીકે જુઓ. એમ જુઓ કે આ જլમ િસવાય તમે Ԟાં તેની સાથે 



143 
 

હતા? તો પછી આ જլમમાં તમે કેમ સંતાનોની માિલકી કરો છો? આ જ રીતે ધણીપણુ ં
પણ છોડો.  

 ઘણી વખત આપણો દોષ ન દેખાય તોપણ ભય દેખાય તો તે બુિԺની ખોટી સમજણ 
છે. ભયનું મૂળ અહંકારમાં છે.  

 બુિԺશાળી માણસ હંમેશાં ભયને બહાર જોશ.ે પણ અહંકારન ે કારણે ભય છે. 
મમતામાથંી અહંકારનો જլમ થાય છે (માԀં)- તનેે કારણે ԃોધ/માન વગરે ે આવે છે. 
તમને માન/અહંકાર નડે છે.  

 બુિԺમાં તթય/િવગતો હોય. તેમા ં સત ન હોય. Ԑકૃિતનું ડેવલપમӱટ થતા ં થતા ં અંત ે
બુિԺ બને છે. (મըչયાવતારથી મનુոય). 

સըસંગ ԃમાંક [909] 25 SEP 2005 B 

 յયિԝનો ભય તેના મમતા/અહંકારમાથંી આવે છે.  
 સમજણ મળે છે પણ કમӷ ભાર ેછે તો ભાર ેકમӷ વ՞ચે કેમ રહેવું ? 
 િચԱ Ԟાં ӽય – તે અદંરના આવરણ કે બહારના િવԟેપમાં ӽય. આ દરձયાન 

સમજણનું મહાસુખ પકડી રખવાનું છે. પણ એવું બને છે કે સમજણનુ ંસુખ ઢંકાઈ ӽય 
છે – તે પહોચંી વળતુ ંનથી. કમӷ ચીકણા ંછે.  

 એવી સમજણ રાખો કે ઘટનાઓએ મને ઘેરી લીધો છે – મારી સમજણ ચાલતી નથી. 
મનમાં રાખો કે “હંુ ઘેરાઈ ગયો છંુ- માԀં ԥાન કામ કરતું નથી, મારી સમજણ કામ 
કરતી નથી”- અને કઈં પણ બીજંુ કરતાં અટકી ӽઓ, િશિથલ થઈ ӽઓ- એટલે 
અહંકારનો સાથ તમે છોડયો. ઘટનાને પૂરી છવાઈ જવા દો, પરમાણુઓન ેછવાઈ જવા 
દો. યાદ રાખો કે કઈં પણ િչથર નથી. બધુ ંજ ફર ેછે, ત ેકાયમી નથી. જટેલા તમ ેખસી 
ગયા તેટલી તેની િવદાય ઝડપી. તમે કઈં કરતા ંઅટકી ӽઓ. ભલે અઘԀં છે- પણ દુ:ખ 
આવે ըયાર ે તેને પસાર થવા દેવું- એટલે તે જશે. તેને પસાર થવા માટે પરમાણુઓને 
સહયોગ આપો. ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવ ભેગા થયા છે એટલે ઘટના શԁ થઈ છે. ફԝ 
શાિંત રાખો. કોઈ બીӽને દુ:ખ ન આવે તે જુઓ.  

 િચԱ હંમેશા ંԞાંક તો હોય જ. િચԱ પરમાણુઓԁપે નથી. મન પરમાણુԁપે છે- એટલે 
મનની શુિԺ Ԟારયે ન થાય. િચԱને આԵા સાથે રાખો.  

 રોિજંદી િજંદગીમા ંિચԱ િչથર નથી રહેતુ ંતો શું કરવું ?  
 બહારની ઘટનાઓ તમારા િચԱને ભમાવે છે. તમારો િચԱ ઉપર કંટӬ ોલ નથી. “માર ે

િચԱની શિુԺ કરવી છે” તેવો ભાવ સતત રાખો. આવો ભાવ જ કામ કરશ.ે તમારા 
મનમાં ભલે સાԀં/ખરાબ ગમે તે બનતું હોય પણ ચેતનામાં કઈં સાԀં કે ખરાબ જવેું 
નથી. િચԱથી તમારા મનન ેજવેું હોય તેવું જોવુ.ં સાԀં/ખરાબ બુિԺમાંથી આવે છે. તે 
સાપԟે છે.  

 બાՑ રીતે થાય તે સાધના, આંતિરક રીતે થાય તે ઉપાસના.  
 િનરંતર જોતા રહેવું. “મારી કેપેિસટી નથી” તેમ લાગે તો તેને પણ જોવંુ.  
 માતા/િપતા મમતા છોડતા નથી. સըસંગમાં અંતરાયો નાખ ેછે તો શું કરવું ? 
 માતા/િપતાને દેવԁપે જોવા. તેની સેવા કરો- મમતા વગર. તેઓમાં પણ આԵા છે. 

આ ભાવ રાખશો એટલે તેમની મમતા ચાલશે નહી.ં બԬુી થઈ જશે. 

સըસંગ ԃમાંક [910] 02 OCT 2005 A 

 12 વષӪનો િકશોર પૂછે છે- મըૃયુ સમયે તમને યાદ કરીએ તો તમે મદદ કરી શકો? 
 શરીરનું મૃըયુ મહՕવનુ ંનથી, મનનુ ંમૃըય ુમહՕવનુ ંછે. જ ેમનԁપ ેશમી ગયા હોય તેની 

સાથે જોડાણ કરીએ તો ચોԜસ સહાય મળે છે. પોતાનું મન પોતાનું અને Ӿવતું લાગે 
ըયાં સુધી શરીરના મըૃયનો ભય નહી ંӽય. ԥાની સાથે જોડાણ કરતા ંધીમે ધીમે તમાԀં 
મન શમી જવામા ંસહાય મળે છે.  

 એક સાધકે એવો િનՆય કરલેો કે મըૃયુ સમયે Ԛી յયાસӾ હાજર રહેશે અને Ԛી 
յયાસӾના સըસંગની કેસેટ સાંભળતા ંસાંભળતાં જ તેમણ ેદેહ છોડેલો! 



144 
 

 શરીર સાથે લોકો કારણ વગરના જોડાયેલા રહે છે. મહેનત મનમાં કરશો તો જլમોની 
ગિત અન ેભય નીકળી જશ.ે  

 “હંુ મન/િવચાર/બુિԺԁપે નથી – չવભાવԁપ ેછંુ” તેમ સતત રાખવંુ જોઈએ. ચેતનની 
શિԝથી શરીર િԃયા કર ેછે. િચԱને કામમા/ંબોલવામા/ંસાભંળવામાં રસ હોય છે- જ ે
ખોટંુ છે. કાન/આંખમાં િચԱ ન રાખો. ԍնય અદંર ԧાં પડે છે ત ેચેતનમા ંિચԱ રાખો- 
જ ે જլમ-મરણથી મુિԝ અપાવે છે. કાનના કાનને જુઓ, આખંની આંખને જુઓ. 
અંદર સાԟી/ԍՋા જુએ એટલે અદંર ગાંઠ પડે નહી ંપણ છૂટે.  

 તમે ફԝ બેઠા છો છતાં પણ મન/િચԱ ફર ેછે. ફԝ મન/િચԱના ભમરડાને જુઓ. તે 
કદી િչથર નથી હોતુ.ં յયિԝને આની ખબર જ નથી.  

 ભાગતા મન/િચԱને શાિંતથી જુઓ. ભાગતું મન/ચોટેંલું મન બંને નકામા. આપનું િચԱ 
ઘટનાથી મોિહત થઈને તેમાં ચોટંી ӽય છે- એટલે તેને ઉખેડવંુ પડ-ે તેના માટે ӽગૃિત 
અને શિԝ જોઈશ.ે  

 િચԱને બહુ ભટકાવવું પણ નહી,ં બહુ બેસાડી પણ ન રાખો- પણ િચԱની ગિતથી 
છૂટા પડી ӽઓ. આમ કરવા માટે અહંકાર/િવચાર/બુિԺ/સԱા કઈં કામ નહી ંલાગ.ે 
ફԝ પુէռનું બળ જ તમને અંતમુӪખ  રાખી શકશ.ે પુէռ કેમ વધારવુ?ં આંખથી 
દેવ/આકાશ જુઓ. કાનથી સըસંગ સાંભળો- તથેી પુէռાનુબંધી પુէռ મળશ.ે તેની 
િસલક વધશ.ે તે કામ લાગશે. બીӽ Ԑકારનું પુէռ બીજ ે ખચાӪઈ જશ.ે પુէռાનુબંધી 
પુէռ ફԝ િચԱની શુિԺમાં જ ખચાӪશે- અને յયિԝ િԃયા સાથે ભળતી અટકશ.ે  

 જનેું મન િવસિજӪત થાય તેને પોતાનું શરીર બીӽનું લાગશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [910] 02 OCT 2005 B 

 દુિનયાના બધા જ વહેવારો અસըય જ છે. બને છે અને મટે છે. બધું જ િવનાશી છે. 
એટલે આપણું શરીર પણ લાખો વખત જլમ-મըૃયુ પામેલુ ં છે. પણ ԥાન સત છે અન ે
લાખો કરોડો વષӷથી એક જ છે.  

 આશયો હોય એટલે આપણું પէુռ વપરાઈ ӽય?  
 પુէռ િԃયાથી વધ/ઘટ ન થાય – પણ આશયથી વધે કે ઘટે. સըસંગમા ંટાઈમ પાસના 

આશયથી આյયા હો તો પէુռ ઘટે. ԥાનીની હાજરીમા ં յયિԝ પોતાના મતલબથી 
અડચણ કર ે તે ԥાનીની િવરાધના (મહાપાપ) કર ે છે. એટલ ે દરકે જ՛યાએ હંમેશાં 
આશય ԚેՌ/ઉમદા રાખો. િԃયાથી બંધન નહી ં થાય- પણ આશયથી બંધન થશે કે 
છૂટશે – કારણ કે િԃયા મશીન કર ેછે- આશય ԍિՋનો છે- પુԀષનો છે.  

 કઈં ન કરો પણ “માર ેઆ ԥાની જવેા થઈ જવું છે” તેવો આશય રાખો. તે ચોԜસ રીતે 
કાયӪ કરશ ેજ.  

સըસંગ ԃમાકં [911] 09 OCT 2005 A   Պાસ િવશે : 

 Պાસની ӽગૃિતમા ંએક Ԑકારની ӽગૃિત/હાજરી અનુભવાય છે. આ હાજરી શું છે? આ 
અհયાસ ԥાતા-ԍՋાના િવકાસમાં સહાયક થાય કે કેમ?  

 Պાસ છે તે Ԑકૃિત નથી. Ԑકૃિત બધંનનું કારણ છે. Ԑકૃિતની રચના થયેલ છે.  
 Պાસ Ԑકૃિતથી પર છે. તેનું સજӪન નથી થયું. ԥાન કરવાની શિԝ હંમેશાં 

ચેતન/આԵામાથંી જ આવે છે. (કીડીને ખાડંનું ԥાન થાય છે વગેર ે – તે ԥાન). 
આંખથી જોવાય છે તે અહંકાર નથી જોતો, આԵા જુએ છે. તેવી જ રીતે સાંભળવુ,ં 
չપશӪ વગેર.ે ઇિլԍયોનું ԥાન આԵા થકી જ થાય છે.  

 તો પછી સુખ/આનંદ કેમ નથી? કારણ કે જોવા/સાંભળવા વગેરનેી િԃયા પરોԟ છે. 
વ՞ચે આપણો પોતાનો િવચાર/બુિԺ વગેરનેો Ԑԟેપ કે અડચણ છે. િવચારની શિԝ 
આԵામાથંી નથી આવતી, તે પરોԟ છે.  

 પાંચ ઇિլԍયોનાં Հાર મુિԝ અપાવી શકે તેમ છે. જોવા/સાંભળવામાં આԵા હોય છે. 
જોતા/ંસાભંળતા ંમન/બુિԺ શાંત કરી નાખો.  



145 
 

 Պાસ સાથે જો અનુભવ/չમૃિત કામ ન કર ેતો Պાસ સીધો આԵા Հારા જ અનુભવાય 
છે- તે પોતે જ છે. Պાસ મԝુ છે- તે Ԑકૃિતના બંધારણમાં નથી (આકાશની જમે). 

 Պાસને કાળ અડતો નથી, અપિવԋ કરતો નથી. Պાસને Ԑદૂષણ લાગતું નથી. તે 
પિવԋ/શԺુ છે. Ԑદૂષણ મનને લાગે છે.  

 Պાસની ગિત Ԑըયે ӽગૃિત ઊભી થાય તે Ԑકૃિતને વક વગરની કરી નાખ ેછે.  
 િવચારો ગમે તેમ ӽય, ગમે તે કર ે– તમે Պાસમા ંӽગૃિત રાખો તો ધીમે ધીમે મન શાતં 

થશે. મનનું મૂળ નાિભમાં છે. અને નાિભમાથંી છૂટતા પવનમાં અણԁુપે  િવચાર 
Ԑવેશી ӽય છે. એટલે Պાસની ӽગૃિત રાખતાં તમે સીધા નાિભને չપશӪ કરો છો.  

 Պાસને જોતાં તે ધીમો પડે છે અને મૂળમા ંજઈને જլમમરણની ગિતને કાપે છે અન ે
કરોડરԤુની અશુિԺ દૂર કર ેછે.  

 Պાસ િદյય નથી પણ સાથે સાથે ભૌિતક વչતુ પણ નથી, િવચાર, બુિԺ નથી. Պાસ 
વરાળԁપે અદંર મનની અશુિԺ દૂર કર ેછે.  

 જ ેરીતે લીધેલ ખોરાક અહંકારથી પચે નહી ંતે રીતે չવનું અԥાન પણ અહંકારથી દૂર 
થાય નહી.ં આપણી બધી જ િԃયાઓ અહંકાર/અԥાનથી થાય છે. Պાસની ӽગૃિતન ે
અԥાન સાથે લેવા દેવા નથી. તે અԥાનને કાઢી શકે. અંદરની કુદરતન ે Պાસԁપી 
સાવરણીની ખબર છે પણ આપણે તેને િԃયા કરીને ચાլસ આપતા નથી.  

 Պાસને ફԝ ‘જુઓ’ અન ેશાંત રહો તો કામ થશે.  

સըસંગ ԃમાંક [911] 09 OCT 2005 B 

 િચԱને Պાસમા ંજોડી દો. જો િચԱન ેિԃયામા ંરાખશો તો તે Պાસ ખાઈ જશે.  
 અહંકારને શરીર પોતાનંુ લાગ ે ԧાર ે આԵԥાનીને શરીર પારકંુ લાગે. આ શરીર 

આԵԥાન મેળવવા માટે લોન ઉપર મળેલ છે- એટલે તેને ખોટી ӽ՛યાએ વેડફાય 
નહી.ં  

 રોજ રાԋે સૂતાં પહેલાં કહો કે “હંુ આԵા મેળવવામા ંિનոફળ પુરવાર થયો છંુ. મારાથી 
થઈ શકે તેમ નથી- મને મદદ કરો” – તેમ Ԃદયથી પՆાԱાપ કરો – તો ચોԜસ તમાԀં 
કામ થશે જ.  

 24 કલાક તમારો ભાવ સધુારતા જ રહો. “હંુ અંતિરԟના મહાપુԀષોને મારા ઉપર કામ 
કરવા દઉં છંુ”- તેવો ભાવ રાખો.  

 Պાસની ӽગૃિત કાયમ રાખતાં તે પરામાં લઈ જશ.ે બાદમાં ફԝ ӽગૃિત જ રહેશ.ે જો 
ભૌિતક ઇિլԍયો હોય તો જ ԥાતા હોય- પણ ӽગૃિત ભૌિતક ઇંિԍય વગર પણ હોય. 
એટલે ӽગિૃત હોય એટલે ԥાતા હોય જ તે જԁરી નથી. ԥાતા-ԍՋા ӽગરણથી આવ ે
છે. ઘણી વખત ӽગિૃત આવી ગઈ હોય પણ પરાશિԝ આવી ન હોય.  

 ӽગૃત માણસમાં આિધ/յયાિધમાંથી નીકળવાની શિԝ નથી. તેની Ԑકૃિતની 
િનમӪળતા  છે. તેન ે ચેતનાની િદલચչપી નથી તો કામ ન થાય. પણ જો ચતેનાની 
િદલચչપી છે તો “િԃયા Հારા માર ે આԵાને ӽણવો છે – આ િԃયા િનિમԱે મારી 
પરાશિԝ ӽગૃત થઈ ӽય” તેમ િચԱમાં રાખે છે. આવી յયિԝને જો ԥાની મળે તો 
તેના ԥાન વડે પરાશિԝ ӽગૃત થઈ જશે.  

 ӽગૃિત + ԥાનીનંુ ԥાન (Ԑԥા) ભેગાં થાય ըયાર ેԥાતા ӽગૃત થશ.ે આમ થશે ըયાર ે
յયિԝનું પોતાનું અને અլય શરીર પારકાં લાગશ.ે આવો ԥાતાનો પાવર છે. તે જլમોને 
ભչમીભૂત કરશ.ે  

 અԟર એટલે એક વખત જ ેԟર (નાશવંત) હતા અને અԟર થયા તે. અԟરાતીત એટલે 
ԟર/અԟરનું જનેી પાસ ે મન નથી તે. જ ે અԟરાતીત હોય ત ે – յયિԝનું દુ:ખ ખӱચી 
(શોષી) ન શકે. તે શુભ/પէુռ આપી શકે. ԧાર ેԥાની હોય તે પુէռના િવરોધી,  

 અԟર હોય તે દુ:ખમાથંી પસાર થયેલો છે એટલે બધું ӽણે છે. એટલે તે અլય յયિԝન ે
મદદ કરી શકે.  

 જો ԥાનીનંુ ԥાન હોય તો જ ԥાતા જլમી શકે. એટલે ԥાનીના ԥાન સાથે જોડાવંુ.  
તેથી ӽગૃિત સӾવ બન ેછે- તે સજӪન કરશ.ે િનજӯવ ӽગૃિત કામ નહી ંકર.ે  



146 
 

 જો ԥાતા ӽગલે હોય તો િવચારો ઊઠે? 
 ԥાતા-ԍՋા બે શկદ છે. ԥાતા એટલ ેચેતનની ӽણવાની શિԝ. ԍՋા એટલે જોવાની 

શિԝ. પરાશિԝમાં જોવા અને ӽણવાની શિԝ છે. ‘ӽણવા’ માં અદંરનુ ં Ӿવન 
Ԑગટ થાય છે- જોવામા ંનહી.ં ӽણપણામાં સિԃયતા આવશ.ે તે એક Ԑિԃયા છે. જોવંુ 
એ કોઈ Ԑિԃયા/process નથી.  

 ԥાતા-ԍՋા આવે પછી મન કઈં તરત નાશ ન પામે. ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવના સંયોગ 
મજુબ કમӪની રજ બહાર આવતી રહેશે અને ԥાતા તેને જોશે એટલે તે ભչમીભૂત થશ.ે 
પણ સમય લાગશ.ે એટલે ԥાતાએ સӽગ રહેવુ ં પડ-ે ӽગિૃત રાખવી પડ.ે નિહતર 
ઘટનાઓ  જોયા વગર પસાર થશે અને ફરીથી િરપીટ થશ-ે દેવુ ંચૂકવાયું નહી.ં એટલે 
જોવું પડે.  

 કેટલાંક  પાપ એવા હોય કે ફԝ જોવાથી નહી ં ӽય. એટલે ԍՋાની સાથે ԥાતાએ 
ӽણવું પડશ-ે તો જ નીકળશ.ે આંતરતપ કરવુ ંપડ.ે Ԑસંગ ઊભો થાય ըયાર ેઅંદર રહેલ 
વչતુ ઊભી થાય ըયાર ેતનેો િનકાલ કરવાનો છે.  

 અંદરના પરમાણુઓ ઘટનાને ખӱચશ ેըયાર ેԥાતા-ԍՋા બનો.  
 િવચારો આવે તો એમ ન માનો કે “મારા ԥાનમા ંખામી છે”. તેનો બહાર નીકળવાનો 

સમય આյયો છે. સӽગ બની ӽઓ અને દેવું ચૂકવી દો. જો ચૂકવણી નહી ંકરો તો દેવુ ં
બાકી રહેશે- અને ફરીથી આવશ.ે સહનશિԝથી ચૂકવણું નહી ંથાય પણ િદյયતાના 
તણખાથી જોશો તો જ ચૂકવણું થશ.ે  

 ԃોધ, ઈષાӪ કપટ બધુ ંઆવે તેન ેԥાનથી ‘જોશો’ એટલે નીકળી જશ.ે આ બધું  નીકળવા 
માટે જ બહાર આյયુ ંછે. તેને માગӪ આપો. બુિԺથી જોવાનંુ નથી. આંતરતપ એટલે જ 
ӽગૃિત/સાવધાની/િવનય/િવવેક/અહમ કે કતાӪનો પથારો નહી.ં  

સըસંગ ԃમાંક [912] 16 OCT 2005 A 

 ԧાં બુિԺ/અહંકાર છે ըયાં જ સતયુગ ..... વગેર ેછે. આ બધા યુગો સչંકૃિત બનાવ ેછે 
(સારી/ખરાબ). પણ અહી ંબાՑ յયવչથા ગોઠવાય પણ Ԑકૃિતનુ ંપિરવતӪન થતુ ંનથી. 
તેમાં પરાચેતનામાં જવાની તાકાત નથી.  

 ԥાની પુԀષ Ԑકૃિતનુ ં બળ/પોષણ અટકાવી દે અને સીધી પરાચતેના સાથે જોડ.ે 
Ԑકૃિતને સુધારી શકાય નહી.ં જો յયિԝ સુધરલેી અન ે સુસչંકૃત હોય તોપણ તેનો 
મըૃયુભય જશ ેનહી.ં  

 અંતરાԵા હંમેશાં ԥાનીની ԥાનદશા હાજર રાખે છે- કામ ભલ ે ગમ ે તે થાય. ત ે
Ԑકૃિતનાં આવરણો ‘જોઈ’ ને કાઢવાનો ԐયԴ કર ેછે.  

 յયિԝના છૂપા ભાવ/આશયને આંતરચેતના ઓળખ ે છે. આ છૂપા ભાવ/આશયને 
આધાર ેյયિԝની ગિત નԜી થાય છે. આԵા આશય પકડે છે. છૂપા આશય չવխջમાં 
Ԑગટ થાય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [912] 16 OCT 2005 B 

 Ӿવનյયવչથા પુէռ/પાપને આધાર ે છે, કમӪન ે આધીન છે કે չવ-પુԀષાથӪને આધીન 
છે? 

 આ ԋણેયમાં յયિԝ Ԑગિત કરી શકે છે. પાપ/પુէռ જો હોય તો પુનજӪլમમાં માનવું 
પડે, કમӪમાં માનવું પડ.ે મનુոય િસવાયની સૃિՋમાં પાપ/પુէռ નથી, પણ માણસમા ંછે. 
મનુոયમાં સૌથી છેճલે બુિԺ/મન ઉըԃાંિતમાં આյયું- જમેાં મનոુય ચોટંી ગયો છે- જ ે
મનુոયનું પાગલપણુ ં છે. તમે મન/બુિԺમા ં ચોટંી ગયા છો. દોષ/પાપ બુિԺને કારણ ે
થાય છે- બુિԺના િનણӪયને કારણે થાય છે. આԵામાં િԃયાની નોધં થતી જ નથી- પણ 
િԃયા પાછળનો յયિԝનો ભાવ/આશય પકડાય છે- તેની નોધં થાય છે- જમેાંથી જુદી 
જુદી ӽતનાં મન બને છે. (9 ӽત ના). 

 બુિԺનો આԚય રોજ રોજ ઘટાડતા ӽઓ. બુિԺના આԚય વગર Ӿવનની չવયંભ ૂ
ગિત છે. એટલે બુિԺ વગરના થઈ જવું તેમ નહી ં – પણ બુિԺને ચેતના આધાિરત 



147 
 

રાખો. બુિԺ વગર સમાજ નહી ંચાલ,ે શોધ નહી ંથાય. પણ તેનાથી શાંિત કે આનંદ 
નહી ંઆવે. જટેલી બુિԺ વધે તેટલો ભય વધ.ે լયાય/િનણӪય/િԃયા બધું બુિԺ કર ેછે.  

 પંચેિլԍય ભૂલ કર ેતો આԵા જોતો નથી- તેની નોધં નહી ંથાય. પણ બુિԺ (મહԱըવ) 
આԵાની નӾક છે એટલે તેની ભલૂ તરત નોધંાય છે. એટલે બિુԺનો આԚય ઓછો 
કરો.  

 નામչમરણ իયાનમા ંબુિԺ મહՕવની નથી. સըસંગમાં Ԛાવક થવાની કળા મહՕવની 
છે- બુિԺ મહՕવની નથી. જ ે ચેતનના Ԑકાશથી બુિԺ આવ ે છે અને જ ે બુિԺ 
ઇિլԍયોથી પર છે ત ેપરાબિુԺ છે. આ પરાબુિԺ આવતાં જ ખરાબ ભાવો ખરવા માંડે 
છે. Ԑԥાશિԝમાં ખરાખોટાનું ՀંՀ હોતું નથી- તમેાં જ ેયથાથӪ થવાનું હોય તે જ હોય. 
આ ખરાખોટાનું ՀંՀ બુિԺમાં હોય, Ԑԥામાં નહી.ં  

 બુિԺને ફӱકી દેવાની નથી. બુિԺ હોય તો સըસંગ સમӽય. નીદંરમાં ન સમӽય. બુિԺ 
સըસંગ չવીકાર ેછે અન ેબાયપાસ કર ેછે. બુિԺ શાંિતથી બેઠી છે.  

 કૃոણએ કՑંુ છે કે “અજુӪન, તું આ બુિԺથી કઈં નહી ં કરી શકે. તારી બુિԺમાંથી 
િવચારો/િવકճપો આવે છે- એટલે તારી બુિԺને ԟીણ કર”.  

 ԧાર ે յયિԝમાં સાԟીસԱા પેદા થાય એટલ ે બુિԺની િԃયાશિԝ પાંગળી પડે અને 
મ՛ેջેિટક સլેટર બન-ે તનેાથી પરાબુિԺ તરફની ગિત શԁ થાય. સાԟીનો પાવર 
બુિԺને કાબૂમા ં રાખ-ે ભલે સાԟીના પરમાણુઓ પાિથӪવ હોય. સાԟી પԟ નહી ં લે. 
સારી બુિԺ પણ પԟ લે છે- અને પԟ લે એટલે બધંન ચાલુ રહે છે.  

 જ ેબુિԺ િનոપԟ છે તેન ેજ કૃոણએ મહતબુિԺ (તՕવ) કહેલ છે-જ ેઆԵાની નӾક છે.  
 յયિભચાિરણી બિુԺ એટલે જ ેસાԟી નથી- દરકે બાબતમાં દખલ કર.ે ત ેસાԟી ઊભો 

થવા નહી ંદે.  
 સાԟીમાથંી ӽગૃિત આવે છે. સըસંગ બુિԺ Հારા નહી ં પણ સાԟી Հારા સાંભળવો 

જોઈએ. સાԟીમાથંી જ ે ӽગૃિત આવે છે તે િચԱશુિԺ નહી ં કર-ે કારણ કે ત ે મહત 
બુિԺનો દીકરો છે. સાԟીની ӽગૃિતનો સૂՔમ થાક લાગે છે. માથુ ંભાર ેથાય. પણ તે 
સાિՕવક ઊӽӪ છે- અિનવાયӪ છે.  

 ըયાર બાદ ԥાનીની Ԑԥા વડે સાԟીમાથંી Ԑԥા તરફ ગિત થશ.ે  
 પરાબિુԺ આવે એટલે થાક નહી ંલાગ,ે માથું ભાર ેનહી ંલાગે. આ પરાબુિԺથી દોષ કદી 

પણ નહી ંથાય.  

સըસંગ ԃમાંક [913] 23 OCT 2005 A 

 Ԑકૃિતની શાિંત હોય ըયાર ેપણ મનનો િવՊાસ થઈ શકતો નથી. તો શું કરવું ? 
 Ԑકૃિત չવતંԋ ન હોય – તે સજંોગોને આધીન હોય. અને સજંોગો બદલાતા જ રહે છે. 

એટલે Ԑકૃિતની શાિંત એ સજંોગ જ છે- તે શાંિત જવાની જ છે. એટલે એવી કોઈ શાંિત 
છે કે જ ેસજંોગોને આધીન ન હોય?  

 જણે ે ખરખેર શાંિત અનુભવવી હોય તેણે Ԑકૃિતની શાિંતને ઓળખી લેવી જોઈએ. 
չવԁપની શાિંત જશે નહી.ં  કુટંુબ/વહેવારની શાંિત જવાની જ છે. չવԁપની શાિંત 
સજંોગોને આધીન નથી. Ԑકૃિતને ઓળખવા/ӽણવાનું િબંદુ ઊભુ ં થાય ըયાં કાયમી 
શાિંત આવે છે. Ԑકૃિતમા ંઅશાંિત હોય તોપણ શાિંત લાગ.ે  

 Ԑકૃિતની શાિંતને વશ થવું નહી-ં તે જ રીતે Ԑકૃિતની અશાિંતથી િવિԟՃ ન થવુ.ં  
 સજંોગોમાંથી આવે તે શાિંત. Ԑશાિંત એટલે તે કાયમી જ હોય. ԥાની પાસે Ԑશાિંત 

હોય. શાિંતનો ઉપયોગ સાધના/իયાન/સըસંગમાં કરવો જોઈએ.  
 અશાિંત સજંોગોન ેકારણે આવી હોય ըયાર ેӽગૃિત/સભાનતા/awareness રાખવામા ં

આવે અને શાિંત રાખવામાં આવે તો શԺુમાં જવાય છે. ӽગૃિત સજંોગોને આધીન 
નથી. չમરણ તમન ેસુખ/દુ:ખમાં ચોટંી જતાં અટકાવે છે.  

 દુ:ખ આવે ըયાર ેતેના સજંોગોને ઓળખવાથી દુ:ખ જશે. દુ:ખનું કારણ અԥાન છે.  
 ગીતા મજુબ જનેું િનરાકરણ જ ન હોય તેનો શોક ન હોય. એટલે મըૃયુનો શોક ન હોય. 

સંકટ આવે ըયાર ેહંમેશાં ԥાનીને યાદ કરવા.  



148 
 

 જ ે કઈં જુઓ છો તે અહંકારની કճપના જ છે. ըયાં નેગેિટિવટી જ હોય. દુ:ખ પણ 
કճપના જ છે. સુખ પણ કճપના જ છે. સજંોગો તો આવે અને ӽય.  

 દરકેની શરીરની Ԑકૃિત અને મનની Ԑકૃિત જુદી છે. મનો-શારીિરક  ચતેના જુદી છે. 
શરીર, ઇિլԍયોને વાપરતાં આવડવું જોઈએ- તો ӽગૃિત રાખવી સહેલી બને.  

સըસંગ ԃમાંક [913] 23 OCT 2005 B 

 Ԑકૃિત ઉપર ԚԺા ન રાખવી પણ પરાચતેનામાં ԚԺા રાખવી. ભલે સજંોગો બદલાય, 
સંકટો આવે – પણ ԚԺા તો પરાચેતનામા ંજ રાખવી. તો રչતો મળશે.  

 આંતરજગતમાં ӽગૃિત જ કામ કર.ે બુિԺ કદી આતંરજગતમા ં કામ ન કરી શકે. જો 
બુિԺ કામ કરવા ӽય તોપણ ત ેબગડતું ӽય. પરમાԵા બુિԺથી રિહત છે.  

 ԥાનના ં પુչતકો – ગીતા વગેરનેા ં પાના ં ઉપર હાથ મૂકો એટલ ે ըવચાની ચતેના તેને  
չપશӪ કરશ.ે હાથ મૂકીને իયાન કરો- તો સમજ/ӽગૃિત ખીલશ.ે ԥાન િસવાયના 
પુչતકોમા ંઆમ ન કરવુ.ં  

 દુ:ખમુિԝ સરળતાથી આવે. િવՀԱાથી ન આવે. દુિનયા માટે િવՀԱા જોઈએ. જટેલી 
સરળતા/સાદગી હોય તેટલું ԥાનીનંુ ԥાન તેનામાં ઊતરશે. િચԱને િનમӪળ અને સરળ 
રાખો.  

 ԥાનીના ઊતરલેા ԥાનને સાથે રાખીને յયિԝ પોતાનું ԥાન ઊભુ ં કર ે ըયાર ે ત ે
િવԥાનમય  થાય- ըયા ંસુધી કામ ન થાય.  

 ધાિમӪક િԃયા/િવિધ કરતી વખતે એવી ભાવના રાખો કે “મારો અહંકાર આમા ં ન 
આવ”ે. 

 અહંકાર કճપના છે- તેનું અિչતըવ નથી. Պાસ હકીકત છે. કճપનાથી સારી કે ખરાબ 
ગાંઠ પડે છે. ԥાની આ ગાંઠોને છોડે છે.  

 સમજણ રાખો કે જ ેકઈં પણ િԃયા થાય છે તે અહંકારથી જ થઈ રહી છે. જ ેકઈં ӽણો 
છો તે અહંકારથી જ જણાય છે. એટલે હંમેશાં િચԱમાં રાખો કે “હંુ કઈં ӽણતો જ 
નથી”. 

 દીવો શા માટે ? – મારો અંદરનો અહંકાર દૂર થાય તેના Ԑકાશના Ԑતીકԁપે. િԃયાԁપ ે
નહી.ં અગરબԱી? – મારી અદંરથી પણ આԵાԁપી સુગંધ Ԑગટે એટલે. આપણે સુગંધ 
લેવા માટે અગરબԱી નથી Ԑગટાવવાની.  

 જો િજԥાસા હશે તો જ ԥાની ԥાન આપશે અને જવાબ મળશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [914] 30 OCT 2005 A 

 શું ધારણાઓથી પહોચંી શકાય?  
 એક Ԑકાર છે મનની માનિસક ધારણા. ԥાન માગӪમાં ધારણાનો અથӪ જુદો છે. પતજંિલ 

મજુબ પણ ધારણા છે- તે સમાિધ તરફ લઈ ӽય છે. իયાનમા ં Ԑકાશનંુ દશӪન થાય 
પછી ધારણા થાય. ԥાનીની ધારણા અંત:કરણની પેલે પારથી આવે છે. 
બૌિԺક/માનિસક ધારણાથી ԥાન નહી ંથાય.  

 իયાનમા ં իયાન કરનારો હોય છે. સમાિધમા ં તે ઓગળી ӽય છે. સમાિધ એટલ ે
સમાધાન. (જլમ/મըૃયુ/પુનજӪլમ/આԵા વગેર ેશું છે તે સમӽઈ ӽય). 

 સુખદ સંવેદનાનુ ંગરӽળપણું જતુ ંનથી. તો શું કરવુ?ં 
 յયિԝની ઈ՞છાઓ સુખદ સંવદેના ઊભી કર ેછે. શԁઆતમાં તેના પર બહુ વજન ન 

મૂકવું.  રાગ/Հષે અહમમાથંી આવે છે - પણ ગમો/અણગમો સમજણમાંથી આવે છે. 
કમӪ કરવાની ઈ՞છા થાય છે તો કરો – પણ ફળની ઈ՞છા છોડી દો.  

 આપણે મનના માિલક નથી. મનનું સજӪન મારી ઈ՞છા િવԀԺ થયું છે. તે Ԑારկધ છે. 
જોતા ંજોતાં મનની માિલકી જતી રહેશ.ે મન તો સુખદ સંવેદના જ માગંશ.ે તો વાધંો 
નહી.ં ફԝ - ખӱચાયા વગર ‘જુઓ’. અંત:કરણ કે મન – ԥાનને જોઈ શકતું નથી. તેની 
પાસે ԥાનની આંખ નથી. એટલે ત ેગમતી વչતુ જ પકડવાનું છે. પણ જમે જમે દશӪન 



149 
 

થતું ӽય તેમ તેમ ગમા/અણગમાની વչત ુ સમӽતી ӽય. જમે જમે Ԑકાશ વધે તેમ 
તેમ Ԑકૃિત પાછળ ખસતી ӽય- ખલાસ થતી ӽય.  

 յયિԝએ પોતાના દશӪન/Ԛવણ/իયાન ઉપર નજર રાખવાની છે.  
 Ԑિતકૂળ સજંોગોમાં ԥાતા-ԍՋા ઊભો રહે તો Ԑિતԃમણ કરતા ં સાԀં છે- કારણ કે 

Ԑિતԃમણ Ԑકૃિતનો એક ભાગ છે- જ ે ભલૂ કે અપરાધ չવીકાર ે છે. ԧાર ે ԥાતા-ԍՋા 
હોય તે સારી િչથિત છે. ԥાતા-ԍՋા તો આવરણને દૂર કર ેછે. Ԑિતԃમણથી શાિંત થાય 
પણ આવરણ ન ӽય. અમુક ધારામાં Ԑિતԃમણની મનાઈ હોય છે- ԥાતામાં જ જવાનુ ં
હોય. પણ બધા પાસે ԥાતા હોય નહી ં એટલ ે Ԑિતԃમણ જોઈએ. જનેો ԥાતા-ԍՋા 
હાજર હોય તેણ ેԐિતԃમણમાં પડવું નહી.ં  

 ઘણી વખત ભગવાનન ેકાલાવાલા થતા હોય કે  “મારી Ԑકૃિત ત՞ુછ છે, કઈં કરી શકંુ 
તેમ નથી”- આમ કતાӪભાવથી નહી ં – પણ અંદરથી થતું હોય છે. તો શું  કરવુ?ં 
પાછળથી કોઈ જોતું હોય તો શું ? 

 જો આમ થાય તો કાલાવાલાને બદલે જ ેજુએ છે તેના ઉપર ધીમે ધીમ ેવજન વધારવુ-ં 
તો ડેવલપમӱટ થશે. ભિԝ માગӪમા/ંનામչમરણમાં પણ અંદર કોઈ જોનાર છે. આ 
જોનાર તરફ ધીમે ધીમ ે આવો. નિહતર તમે ‘શુભ’ માં જશો- ‘શԺુ’ માં નહી.ં 
નામչમરણ કરતા ં‘જોનાર’ ની શિԝ વધાર ેછે. ԧાર ેԥાતા પોતે ભિԝને જોશ ેએટલે 
ԥાતા ભિԝ ઉપર છવાઈ જશ.ે Ԑકૃિતનો છુટકારો તો ԥાનના Ԑકાશથી જ મળશ.ે  

 સંથારો કરનારને નામչમરણની મનાઈ હોય છે પણ ‘ૐ’ ની છૂટ હોય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [914] 30 OCT 2005 B 

 સըસંગના પુէռની કમાણી રહે કે ખચાӪઈ ӽય?  
 મનમાં સըસંગનો િવચાર ઊઠે અન ે સંકճપ/ભાવ વધ ે તેમ પુէռ વધે. સըસંગના 

Ԛવણથી પુէռ મળે.  
 સըસંગના પુէռથી નવું પુէռ બંધાય તેને પુէռાનુબંધી પુէռ કહેવાય. સըસંગ 

િસવાયના સમયમાં સըસંગની સમજણથી વતӪવું છે તેમ નԜી કર ેતે પુէռાનુબંધી પુէռ 
બાંધ ે છે- ભલે સફળતા ન મળે. յયિԝ જો յયવહારના લાભ લેશ ે તો પુէռ ખચાӪઈ 
જશ.ે પુէռ એ પાિથӪવ કમӪ છે- તે નવું કમӪ બાંધશે. પણ જો ધૈયӪ/સમજણ વધારવામાં 
પુէռ વાપર ેતો લાભ થશ.ે સըસંગના પુէռની કમાણી ખચӪતી વખતે ԥાનીના ԥાનને 
હાજર રાખવું પડ.ે માિલકીભાવ હંમેશાં છોડો. દુլયવી વչતુ ન માંગો.  

 ԥાનીની હાજરીમા ં કતાӪપદ છોડવાનો સકંճપ કરો. Ԑકૃિત છોડવાનો સકંճપ કરો તો 
પુէռાનુબંધી પુէռ બંધાશ.ે  

 իયાન કરતી વખતે અંદર રહેલ ԥાનીના ԥાનને હાજર કરીને જ իયાન કરો- અને સંકճપ 
કરો કે “હંુ નહી,ં ԥાની իયાન કરાવે છે”. 

 પુէռનો યથાથӪ રીતે ઉપયોગ કરવાથી દુ:ખ/અԥાન કપાય છે.  
 અશાિંત ખરાબ છે તેમ માનવાથી તેની શિԝ વધે છે- અને ԥાતા નવરો બને છે. પણ 

અશાિંતમાથંી જ શાંિત આવશે તેવી સમજણ રાખો. ԥાતા હાજર કરો અને અશાંિતન ે
જોતા રહો- એટલે અશાિંત જતી રહેશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [915] 06 NOV 2005 A 

 Ӿવનની ગિત ԧાર ે અદંર વહેવા લાગે છે ըયાર ે બહારની મુնકેલી બહુ નડતી નથી 
તથા իયાનની પણ ઉપેԟા થાય છે. તો આ બધું શું નકારાԵક છે?  

 յયિԝએ પોતાની શિԝનો ઉપયોગ દુ:ખ/ભય દૂર કરવા માટે કરવાનો છે. બધી જ 
શિԝ յયવչથામાં ન ખચӪવી. ચોકસાઈમા ંન ખચӪવી. બધો ભય/અહંકાર કાઢવાનો છે. 
અંદર અશાંિત હોય અને બહાર બધું ચો՚ખું હોય તેનો શું મતલબ ? 

 અંદરની ગિત – એ Ӿવનમૂડી છે. તે કીમતી છે. તેને સંભાળો. ચેતનનુ ંમહՕવ છે. ԋણ 
ગુણ કે յયવչથાનું મહՕવ નથી – આ સમજો. Ԑકૃિતના ઊંચા ગુણો ԥાનમા ં કામ 
આવતા નથી. ԥાનમા ંસձયક્ ԍિՋ/સձયક્ સમજણનું મૂճય છે.  



150 
 

 իયાનની ԐસՂતા Ԑકૃિતની છે- તે ચૈતિસક નથી. તેને જોવી/નીરખવી. 
જોવા/નીરખવાનું કામ Ԑકૃિતનું નથી. ખճુલી આંખ ે Ԑકૃિત જોવી- ըયાર બાદ իયાન 
કરવું- અને “હંુ իયાન કԀં છંુ” તેમ ન રાખો પણ “હંુ ԥાતા-ԍՋા છંુ” તેમ રાખો.  

 իયાન ԥાતા-ԍՋાԁપે થશે તો કંટાળો નહી ંઆવ.ે આ Ԑકાર ે իયાન કરવામાં િչથર ન 
રહેવાય, વ՞ચે ઊઠવું પડે વગેર ે થાય તોપણ વાધંો નહી.ં આԆહથી બસેવાનું નથી. 
કુદરતન ેજુઓ.  

 իયાન કરવા ઉપર તમાર ેવજન રાખવાનું નથી. իયાન કરનારને દૂર કરો, իયાન કરનારન ે
‘જુઓ’. “હંુ իયાન કԀં છંુ, હંુ իયાની છંુ, અંતરાԵા છંુ, իયાનનો અનુભવી છંુ”- આ બધો 
իયાનનો અહંકાર છોડો. – તે પિવԋ અહંકાર છે. તમારી իયાનીપણાની લીલ/કચરો 
કાઢો. જનેા પર ગુણનો Ԑભાવ હાવી થયેલો હોય - તેના પર ԥાનીનંુ ԥાન કામ નહી ં
કર.ે પોતાનું બધું જ પરફે՘ટ છે તેમ ન માનવું. બીӽનો પિવԋ અહંકાર કાઢવો તે ԥાની 
માટે પણ અઘԀં છે. િનયમો નહી ં પણ સમજણ ઉપર વજન આપો. માԋ 
િનયમ/િસԺાંત/પુչતક કામ નહી ંકર.ે  

 કોઈ અંતરાԵાને ઘરના માણસો Ԑિતકૂળ હોય તો શું કરવું ? 
 ઉપર કՑા મજુબ જમે իયાનીને ઉઠાડી દીધો તેમ “હંુ અંતરાԵા છંુ” તે િવચારને પણ 

ઉઠાડી મૂકો – “હંુ અંતરાԵા છંુ” તેવું ԍિՋિબંદુ ન રાખવુ.ં પણ “હંુ શોધ કԀં છંુ- ભટકંુ 
છંુ- મને કેમ ԥાન ԐાՃ થાય?” તેવું ԍિՋિબંદુ રાખવું. તમાԀં իયાન ԥાનની શોધ ઉપર 
જ રાખો.  

 િવ՜નો/յયિԝ ખરાબ છે તેવો ՚યાલ કાઢી નાખો. કેટલાંક િવ՜નો અહંકારને બાળશ.ે 
જો બધાં જ તમારી વાહ વાહ કર ેતો અહંકાર નહી ંӽય.  

 જો અըયંત તકલીફ હોય તો એકાંતવાસનો થોડો અհયાસ કરવો. Ԑિતકૂળતા તો રામ, 
કૃոણ બધાને આવે જ છે. એટલે સામેની յયિԝ Ԑըયે રાગ-Հષે ન કરો. પરમાણુનો 
પોતાનો િહસાબ છે. તનેા આԵા Ԑըયે હકારાԵક ભાવ રાખો. તેને દુ:ખ આપનાર 
તરીકે ન જુઓ. յયિԝનો આકાર/નામ દુ:ખ આપે છે તે મોટી Ԕાંિત છે- પણ 
પરમાણુઓનો િહસાબ છે. સામેની յયિԝનું શભુ/કճયાણ ઈ՞છો- આ સՔૂમ તપ છે. 
Ԑિતિԃયા ન કરો- તેથી յયિԝનું કરજ ચૂકવાશે. સજંોગો સુધરશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [915] 06 NOV 2005 B 

 અહંતા અન ેમમતા કેમ ӽય ? 
 બહુ િચંતા ન કરો પણ ӽગૃિતનો થોડો અհયાસ કરો. (Choiceless Awareness) – 

મનની પસંદગી વગરની խયોર ӽગૃિત – પિવԋ ӽગૃિત તમન ેԥાન તરફ લઈ જશે.  
 અહંકારને કાઢવાનો જટેલો ԐયԴ કરશો તેટલો જ તે વધતો જશ.ે અહંકાર/મમતા ઉપર 

իયાન ન આપવુ ંપણ િનિոԃય ӽગિૃત ઉપર իયાન આપો. “હંુ અહંકાર Ԑըયે ӽગૃત છંુ” 
તેમ રાખો. જ ેકઈં પણ થાય- ӽગૃત રહો. અહંકારથી છુટાય કે નહી ંતે ન જુઓ. તમે 
છૂટવાનું ફળ માંગો છો. (કમӪમા ંઅિધકાર છે, ફળમાં નહી)ં અહંતા/મમતાને કાઢવાનો 
ԐયԴ બુિԺ કર ે છે- પણ ત ે બમણા વેગથી કે સՔૂમ રીત ે વધી જશ.ે બુિԺશાળીને 
તકલીફ વધુ છે તથેી Choiceless Awareness–િનિոԃય ӽગૃિત- રાખો.  

 જોવુ/ંસાભંળવુ/ંિવચારો વગેર ે તરફ િનિոԃય ӽગૃિત રાખો. આ ӽગૃિત 
અહંતા/મમતાનો લય કરશે.  

 իયાની થયા વગર આંખ બધં કરીને બેસો. અહંતા/મમતાને કોઈ કાઢી શકતું નથી.  
 બુિԺની Activeness હોય તેમ ӽગૃિત/Awareness ની Activeness જોઈએ.  
 જ ે બુિԺ Awareness તરફ ӽય તે મહત બુિԺ છે અને ԧાર ે તે Awareness બની 

ӽય એટલે પરાબિુԺ બને છે.  
 અંતરાԵા પણ Ԟારકે કંટાળે તો શું કરવુ?ં -- િનિոԃય ӽગૃિત રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [915] 06 NOV 2005 C 

 ӽગૃિત અહંકારને આકરી પડે છે. તોપણ તે રાખવી.  



151 
 

 જગતના િવષયો અહંકાર અન ેબુિԺથી જ સમӽય છે. પણ સըસંગમાં બુિԺની ફԝ 
હાજરી રાખીને વԝા સાથે અનુસંધાન કરીન ે હાજરી/Awareness/ӽગૃિત રાખો. 
સતનો સંગ ԚેՌ  સાધન છે. ԥાની સાથે હંમેશાં અનુસંધાન કરવુ.ં  

સըસંગ ԃમાંક [916] 13 NOV 2005 A+B    

 કોઈ પણ વչતુ ԧાર ેચતૈિસક ઊӽӪ/શિԝને ભાવથી ધરાવવામા ંઆવે તે Ԑસાદ થઈ 
ӽય છે. Ӿવનમાં જ ેકઈં મળે છે તેને ભગવાનનો Ԑસાદ માનો.  

 જવેો ભાવ તેવુ ં Ӿવન. Պાસ/જોવંુ/સાંભળવું બધો જ Ԑસાદ છે- આ રીતે કરશો તો 
સાધના કિઠન નથી. Ӿવન એ Ԑભુનો Ԑસાદ છે.  

 ԍિՋ, આશય અને ભાવ શભુ રાખવા-ઈՊર તરફી રાખવા. જટેલો 
ભગવદાԚય/ઈՊરાԚય થાય તેટલુ ંӾવન સહેલું થશ.ે આમ કરવાથી અહંકાર ઉપર કે 
બુિԺ ઉપર ભાર નહી ંપડ.ે  

 િԃયા કરવી, પરંત ુ તેના ઉપર વજન ન રાખવંુ. વજન સՔૂમ ઉપર રાખવંુ. ભગવાન 
յયાપક શિԝԁપે છે, કતાӪԁપે નથી.  

 િનરંતર չમરણ કરો કે તમે અમુક յયિԝ નથી પણ આԵા/પરાચતેના છો- જ ે બધું 
જુએ છે.  

 જો િનરંતર չમરણ ન રહે તો પરમાણુઓ તેન ે ઢાંકી દેશ.ે ԥાતા-ԍՋામા ં રહેવું તે  
Ԑાસાિદકતા છે. ԥાનીના ԥાનને કેլԍમાં રાખવું. િԃયાના પરમાણુ ખોટંુ કામ ન કરાવી 
ӽય ત ેબાબતે સӽગ રહેવું.  

સըસંગ ԃમાંક [917] 20 NOV 2005 A           

 જ ેԐકાશ છે તે յયિԝનો չવયંભૂ Ԑકાશ નથી- પણ ઉધાર મળેલો ઉӽસ છે- તેમાં Ԟા ં
સુધી ખӱચવું ?  

 յયિԝનો չવય ંԐકાશ ӽગૃત થવો જોઈએ- તો જ કામનુ.ં  
 Ԛી յયાસӾએ ӽહેરાત કરી કે હવેથી સըસંગ દરકે મિહનાના Ԑથમ અને ԋીӽ 

રિવવાર ેજ ચાલશ.ે બાકી તમાર ેિચંતન, મનન અને અદંર જોઈને સાધના કરવી. મન, 
બુિԺ, િચԱ, અહંકારનો આધાર ઘટાડવો.  

 ઉધાર Ԑકાશમાથંી છૂટવા માટે પોતાના અંતમӪનની յયથા/પીડાને અંદર પડલેા 
Ԑકાશને હવાલે કરો. મન/બુિԺ છવાઈ ન ӽય તે જુઓ - તો չવԐકાશ િનમાӪણ થશ.ે  

 બહારનો સૂયӪનો Ԑકાશ પંચેિլԍય સુધી સીિમત છે. આԵાનો Ԑકાશ չવԐકાશ છે. 
સըસંગમાં મળેલ ԍિՋ չવԐકાશથી જ ӽગશ.ે જટેલી પીડા/િવષાદ/સંઘષӪ ઉըપՂ થાય 
તેટલી સԥંા ખલૂે અને તેના Ԑકાશથી તમારો દીવો Ԑગટે. અંદરના શկદો જગાડવાનો 
ԐયԴ કરો.  

 આંતરતપ શԁ કરો- તેના વગર દુ:ખ નહી ં કપાય. ‘મામેકં શરણં ԙજ:’. 
ԥાનીની/આԵાની Ԑીિત સાથ ે રાખીને જ આંતરતપ કરો- નિહતર મજૂરી થશ.ે 
િવચારી િવચારીને કે સાધના કરવાથી િનિવӪચારમાં નહી ંજવાય. અંતરનો તાપ ઊભો 
થવો જોઈએ.  

 ӽગૃિત િવનાના સમપӪણનો શો અથӪ ? 
 તમારી સમપӪણની સમજણ ખોટી છે. સમપӪણ કરવાનંુ નથી. તમારા 

મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારની અંદર આԵાનો Ԑકાશ અԐગટ રીતે પડેલો છે. સમપӪણમા ં
જવાને બદલે તમારી અӽગૃિતની પીડાનો અનુભવ કરો તે સમપӪણ છે. જમે જમે આ 
ӽગૃિતની ભૂખનો અનભુવ થશે તેમ તેમ ગિત થશ.ે ըયારબાદ સમપӪણ આપોઆપ 
થશે.   

 յયિԝનો અહંકાર એ સમય છે- કારણ કે અહંકારનો ԟય થાય એટલે સમયનો પણ 
ԟય થાય છે.  

 જો કૃપા હોય તો અહંકારની મનોવૈԥાિનક ગિતની બહાર નીકળી શકાય છે. જ ેյયિԝ 
સમયાતીત છે તેને չમરણમાં રાખો એટલે તેના જવેા થઈ જશો.  



152 
 

 ભյય Ӿવ અને અભյય Ӿવ. જ ે ભગવાન સુધી પહોચેં તે ભյય Ӿવ. અભյય Ӿવ 
કાળની ગિતમા ં ઊંડો ઊતરલેો છે. ભյય Ӿવ અહંકાર/મન/બુિԺ/દેવુંનો સામનો કર ે
છે.  

 “હંુ દરકે િԃયા વડે માԀં દેવું ચૂકવી રՑો છંુ” – તેવો ભાવ રાખો. રોજ આԵાની Ԑીિત 
વધારો.  

 ખાલીપો Ԟાં સુધી ? 
 અહંકાર પૂરો થાય પછી ઊભું થયલે શլૂયનું િશખર તે પણ ખાલીપો છે. ըયાં ԥાન કે 

અԥાન દશા ન હોય. આ ખાલીપો દુ:ખદ નથી પણ અહંકારનો ખાલીપો દુ:ખદ છે. 
ԧાર ેકોઈ સંબંધ કાપી નાખો ըયાર ેઅહંકારનો ખાલીપો આવે છે. પણ શլૂયમાં આખા 
જગતનો સંબંધ કપાઈ ӽય છે- તોપણ દુ:ખ નથી- કારણ કે િચԱનો લય ըયાં થાય છે.  

 સમજો કે બધું છૂટવાનંુ જ છે. એટલ ેમըૃયુ સમય ેલાચારી ન રાખો- પણ તૈયાર રહો.  
 ખાલીપાના પરમાણુઓનાં વમળો હોય છે- જ ેબધું બદલાવશ-ેઅને દેવુ ંચકૂવાતું ӽય.  

સըસંગ ԃમાંક [917] 20 NOV 2005 B             

 જો તમે તમારા મનની સાથે નથી તો તમ ેિવՊના કોઈપણ મનની સાથ ેનથી. જો તમ ે
તમારા չવભાવની સાથે છો તો બધાના આԵાની સાથે જ છો. તમે ફԝ ‘જુઓ’.  

 કોઈ આપણો િવરોધ કર ેઅને શાતં રહો તો દેવું ચૂકવાઈ ӽય છે. િમԋ સાથે રાગ વધે 
એટલે દેવુ ંન ચૂકવાય.  

 જો કોઈ કંપની ન હોય તો જ શૂլયનું િશખર આવ.ે તમારી પોતાની ઊӽӪથી જ કામ 
કરવું પડ.ે  

 જો સૃિՋન ેભગવાનનો Ԑસાદ માનો તો ԥાતા-ԍՋાને Ԑસાદનો લાભ મળશ-ે જ ેલાભ 
ગજુӯએફ/ઓչપӱչકીને નહી ંમળે. આ મહՕવનુ ંછે.  

સըસંગ ԃમાંક [918] 04 DEC 2005 A           

 չમરણમાં રાખો કે દીવાથી જ દીવો Ԑગટે છે. જો યાદ ન રહે તો િચંતા ન કરવી- 
નિહતર નકારાԵકતા વધશ.ે  

 જો તમે િવચારોને જોઈ શકો તો સાԀં- તમાર ેબીજંુ કરવાનું નથી. પણ ԧાર ેઆમ ન 
થાય ըયાર ે“િવચારો જ હંુ પોતે છંુ – જુદો નથી” તેમ રાખો. આમ કરવાથી િવચારોના 
સંઘષӪમાં જ ેશિԝ કપાતી હતી તે અટકી જશે. થોડો વખત આમ કરતા ંજ શિԝ િչથર 
નહી ં રહે. શિԝનો િનયમ છે કે ત ે એક જ՛યાએ િչથર ન રહે. સંઘષӪ ન કરો એટલે 
શિԝ કામ કર.ે શિԝનુ ં િવસજӪન શԁ થશે. િવચારોની શિԝ વીખરાઈ જશ.ે એટલે 
ફરીથી તમે ‘જોવા’ નું શԁ કરો- અને ભાવ રાખો કે “હંુ િવચારોનો જોનાર છંુ, િવચાર 
નથી”.  

 મըૃયુની અસલામતીની ભાવનાથી જ ભગવાનન ે યાદ રાખી શકાય છે. આ પણ એક 
સાધન છે. ખતરાને Ԑકૃિતથી અનુભવો તો Ԑકૃિત ઝાંખી થાય. અસલામતી Ԑકૃિતને છે, 
ચેતનને નથી. લોકોને તો Ԑકૃિતને સાચવવી છે – પરંતુ તે તો જવાની જ છે.  

 તમે ભલે બધુ ં સલામત કરીને બેસો – તોપણ બધું જ અસલામત છે. એટલે હંમેશાં 
અસલામતીનો չવીકાર કરવો.  

સըસંગ ԃમાંક [918] 04 DEC 2005 B           

 બુિԺ બીӽના દોષ (પરદોષ) જોઈ શકે પણ પોતાની અંદર ન જોઈ શકે. પોતાના 
દોષને જુઓ. 24 કલાક નહી,ં િનરંતર જોવાના નથી.  

 સૂયӪની જમે આԵા પોતાનો Ԑકાશ ન આપે ? 
 આપણી અંદરના પરમાણુઓ પોતાની રીતે ખસતા નથી- તેથી અદંરથી Ԑકાશ નથી 

આવતો. સըસંગ/આતંરતપથી આ પરમાણુઓને ખસેડવા પડ.ે અહંકાર ખસે તેમ 
ચૈતլયનો Ԑકાશ આવતો ӽય.  



153 
 

 પોતાના મૃըયુનો અનુભવ/સાԟાըકાર જુદી વչત ુછે. જમે જમે પોતાના દોષ દેખાય તેમ 
તેમ અહંકાર વક વગરનો થતો ӽય.  

 કામની પસંદગીમા ં ખતરો છે- પસદંગીમા ં અહંકાર છે. ચૈતિસક માગӪમાં પસંદગી ન 
હોય. આԵા જ ે આપે તે તમાર ે કરવાનંુ છે. ન ગમતું કામ પણ આવી પડે તો તેન ે
ઈՊરનું કામ સમજવાનું છે- તેનાથી િવકાસ થશ.ે તમારી અંગત પસદંગી છોડો. જમે 
જમે આંતર જગતમાં બુિԺનો આԚય ઘટાડો તેમ તેમ પરાબુિԺ Ԑવેશ.ે  

 રિવવાર ેસાજં ેબે કલાક સાવ શાંિતથી બેસો અને ԥાનનું અનુસંધાન કરો- તો ԥાનનું 
િકરણ Ԑગટ થશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [920] 01 JAN 2006 A                    

 મન દિરયો છે. પણ બુિԺ/અહંકારને પકડી રાખો. મનમાં પડવા જવેું નથી. 
બુિԺ/અહંકારનો ઉપયોગ શીખી લેવો.  

 Ӿવની ӽત ӽէռા વગર Ӿવની યાԋા શԁ ન થાય. તો ԥાની પુԀષ બતાવે કે મારા 
Ӿવની ӽત કઈ છે ?  

 ચાર Ԑકારની ӽત છે. Ӿવની ચાર ગિત છે. 1. દેવ ગિત  2. મનુոય ગિત  3. મનુոયેતર 
ગિત  4. પશુતાથી પણ નીચ ેલઈ ӽય તેવી આકરી ગિત.   

 Ӿવ ચારમાંથી એક ગિતમાં હોય- આ ચાર ગિત չવયંભૂ છે- પોતાની રીતે ચાճયા કરશ.ે 
પણ જનેા અતં:કરણમા ંખટકો પેદા થાય કે આ ચાર ગિતમાં Ԟા ંસુધી ભટકવુ?ં ըયાર ે
ԥાની પુԀષની જԁર પડે છે. – ԥાની રչતો બતાવશે કે આ ચાર ગિતમાથંી કેમ 
નીકળવું.  

 જમે ચાર ગિત છે તેમ મનુոયમાં 4 Ԑકારના Ӿવો છે- 1. આતӪ – જ ેદુ:ખનો અનુભવ કર ે
છે.   2. અથાӪથӯ – જ ેમહՕવકાԟંા/િવજય/Ԑગિત મેળવવા ઈ՞છે છે.   3. િજԥાસુ – જનેે 
સમજણ મેળવવી છે અને પોતાની Ԑકૃિત બદલવી છે.   4. ԥાનનો િપપાસુ Ӿવ – જ ે
ԥાન િસવાય કઈં માંગતો જ નથી તે ԥાની.  

 આવા 4 Ԑકાર મનոુયમાં જ છે- અլય દેવો વગેરમેા ંનથી. િવકճપ ફԝ મનુոયમાં જ છે. 
એટલે અહી ંઉըԃાંિતનો િસԺાંત લાગુ પડશે નહી.ં ચાર રչતા છે. જવેો રչતો પકડશો 
તેવું Ԑારկધ બનશ.ે એટલે મનոુય મુԝ થઈ શકે અને એટલે જ તે દેવોથી પણ ԚેՌ છે. 
મનુոય પાસે પસદંગી છે.  

 આપણા સըસંગનું મ՚ુય લԟ ԥાન છે. અլય 3 રչતામા ંઘણી િԃયાઓ છે. આ રչતાઓ 
િԃયાઓને આધીન છે. િԃયાઓ માનિસક તԋંને આધાર ે થાય છે. તેના િનયમો 
ӽળવવા પડે. ભૂલ ન ચાલે. જોખમો વધ ુછે, માગӪ લાંબા છે.  

 પશુ કે દેવો કઈં કરી શકતા નથી- ફԝ મનુոય જ કરી શકે છે. ԥાનનો માગӪ ખતરા 
વગરનો છે કારણ કે ԐાՃյયની ԐાિՃ છે. ԥાન એક વખત ӽէռું એટલે પૂԀં. ԥાનનો 
અંત છે પણ માયા અનંત છે.  

 ԥાનનો માગӪ બુિԺથી પકડાતો નથી- અને બુિԺ ન હોય તોપણ પકડાતો નથી.  બિુԺ 
-  յયિભચાિરણી/յયવસાયાિԵકા બુિԺ.  અનકે ԟેԋમાં બુિԺ દોડતી હોય – પણ 
չવԁપ સાથે કઈં લેવાદેવા ન હોય – ત ે յયિભચાિરણી બિુԺ છે. ԧાર ે
અյયિભચાિરણી બિુԺ չવԁપ િવશ ેજ ӽણકારી રાખ.ે “કઈ રીતે માԀં પિરવતӪન થાય 
– તેમજ િવચાર.ે તે ԐયԴ કર ેકે ԥાનની ԐાિՃ/Ԑતીિત કેમ કરવી- માનિસક નહી ંપણ 
અપરોԟ Ԑતીિત.  

 સըસંગ ન મմયો હોય/કે ગુમાյયો હોય તેની યાતના પણ પુէռ લાવે છે.  
 પરમાԵા સમય નથી માગંતા પણ તમાԀં િચԱ માંગે છે. માનિસક સમય પોતે જ 

અહંકાર છે. ԥાની પુԀષનું િચԱ મન/બુિԺ/શરીરમાં ન હોય. ԥાનીને સમયનો અભાવ 
હોય છે. ԥાન સમયમાં ન હોઈ શકે. સમયનું ભાન છે તે અહંકારને સજӲ છે.  

 સંસારની બધી જ ઘટના/દુઘӪટનાને સમતાથી જુઓ. બધું જ િનયમથી ચાલે છે. ઘટના 
સામે અહમને જ વાંધો હોય છે કે ‘આમ કેમ?’ પણ પરાચેતનાને કઈં તમા નથી. દુ:ખ 
અહમને જ થાય છે.  



154 
 

 કાયӪકારણ – િવԥાનને છે. પરાિવԥાનને નથી. ઘટના બને ըયાર ે ӽગૃિતથી જુઓ. 
શરીરનાં સુખ/દુ:ખ તમારાં નથી.  

 તમે ԧાં હો ըયાં ԥાનનો Ԑયોગ સતત ચાલુ રાખો- ભલ ેભૂલો થાય કે જણાય. ભલૂો 
જણાય તે મોટી વાત છે. બુિԺ પોતાની ભૂલ નહી ં જોઈ શકે- જમે આપણી આખં 
પોતાને નહી ંજોઈ શકે- તેમ બુિԺની તમારી સાથ ેએકԁપતા છે.  

 લાગણીશીલ કે લાગણીહીન ન થવુ.ં પણ સમતા રાખો. લાગણીશીલતા અને મોહ 
મટાડો. લાગણી ચોԜસ յયિԝ Ԑըય ેજ હોય ԧાર ેસમતા – બધા Ԑըયે હશે અન ેબધા 
Ԑըયે કાળӾવાળી થશ.ે  

 મનને Ԟારયે નબળું ન પડવા દેવુ.ં ԥાનમા ં રહેવુ-ં હતાશામાં ન રહેવુ.ં વહેવારના 
Ԑસંગોથી નબળા ન પડવુ.ં ԥાન/શાՅોનું વાચંન/Պાસ/ԥાનીનો આશરો લેવો. 
અિતશય િચંિતત ન થવું. લઘુતાԆંિથમા ં ન રહેવું. પિરિչથિતનો સામનો કરવો. 
િવષાદમાં ન રહેવુ-ં પણ િવષાદને જોવો. જોનારનો પોતાનો અિ՛ջ છે. તે બધું જ 
રોકશ/ેબાળશ.ે કાયમી ઉ՞ચ િવચારો સાથે અનસુંધાન કરો. જવેી ભાવના હોય તેવા 
િવચારો ખӱચાશ.ે  તમે કઈં કરતા નથી પણ બધુ ંજ થઈ રՑંુ છે.  

 સમજણ/સાધનાની ԍિՋએ હંમેશા ં “હંુ અધૂરો છંુ – મને કઈં ખબર પડતી નથી” તેમ 
રાખો. હંમેશા ંԥાનની અધૂરપ અનભુવો. આ અધૂરપની Ԑિԃયા જ પિરવતӪન લાવશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [920] 01 JAN 2006 B                      

 તમે ગરજ રાખો કે “માર ેછૂટવું છે- કઈં ખબર પડતી નથી- ԥાનની ગરજ છે” તેમ રાખો 
તો તમારો અહંકાર નીચે બેસ.ે તમારી ગરજ એ નબળાઈ નથી પણ પાવર છે.  

 કોઈને દુ:ખ આવ ે તો તમને જ દુ:ખ આյયુ ં છે તેમ માનો- ભલે દુնમન હોય. એટલ ે
માનિસક յયથા હવે િરયલ દુ:ખમા ં આવશે અને અહંકાર િડչટબӪ થશ-ે અને િરયલ 
દુ:ખ થતાં અહંકાર બળશ ેઅને ઘટના સાથેનું તાદાըձય તૂટશ.ે  

 ઘટના/Ԑસંગો િચԱમાં જ ેઅસર પાડે છે ત ેઅસરો દૂર કરવી અન ે‘જોવુ’ં.  

સըસંગ ԃમાંક [925] 19 MAR 2006 A           

 બુિԺ અંધકારથી ઘેરાયલેી છે- એટલે અથડામણ થશ.ે જનેો આԚય બિુԺનો હોય ત ે
յયિԝ સારા ં કામ કર ે તોપણ બંધન વધે જ છે. બુિԺની લાઇટ/Ԑકાશ કૃિԋમ છે. 
Ԑકાશવાળા લોકો સાથે Ԑીિત/મԋૈી કરો. સત તՕવ વાણીમા ંનથી- ૐ કારમા ંછે.  

 માԋ સըસંગની વાણી સાંભળવામાં નહી ં– પણ જ ેઊંચો (તીԙ) ભાવ રાખશે – તે ભાવ 
કામ કરી જશ.ે ભલે તમાԀં મશીન અસત છે - પણ ભાવ હોવાથી તે સત Ԑըયે ગિત કરી 
શકશ.ે સըસંગમાં 6 થી 8 માં તીԙ ભાવ રાખો કે મારો ભવરોગ મટી રՑો છે- આ વչતુ 
ચોԜસ કામ કરશ.ે બુિԺથી સાભંળશો તો બધંુ નકામંુ. બોલનાર પાસે Ԑકાશ છે જ- 
એટલે તમાԀં પાԋ સીધું કરો. ભાવ કરવાથી તેમ થશ.ે  

 ӽત ઉપર િવՊાસ નથી તો શું કરવું ?  
 િવՊાસ ન જ હોવો જોઈએ. ӽત ઉપર િવՊાસ ન હોય તેન ેજ Ԑકાશ મળે. શરીર ગમ ે

ըયાર ેપડી શકે. Ԑકૃિતમા ંપળેપળે કટોકટી છે. અદંરના િનըય ચેતન ઉપર ԚԺા/િવՊાસ 
રાખો.  

 չથાન/િԃયાનું મહՕવ નથી પણ ભાવ મહՕવનો છે. અસતના խલૅટફૉમӪ ઉપરથી જ 
સતમાં જઈ શકાય છે. શરીર/નામ/ԁપ/ગણુ/આકાર/સંબધંો અસત છે. અસતન ે
અસતԁપે ઓળખો તો સત Ԑગટ થાય. અસતન ેજુઓ/ӽણો તો અસત ભૂંસાઈ ӽય 
છે. અસત Ԑકૃિત સાથે સગં ન કરો. તેને ‘જુઓ’.  

 સફળતામાં અિભમાન ન કરો અને િવફળતામાં દુ:ખી ન થાઓ. હરખ-શોક, રાગ-
Հષેથી બચો. બીӽને હરાવવામા ંરસ ન લેવો- પણ કૌશճય Ԑગટ કરવામાં વાંધો નથી.  

 પોતાની બુિԺ સાથેનું જોડાણ કાપો અને ઈՊર સાથે જોડાણ કરો, તેના પર ԚԺા 
રાખો તો પોતાની ӽત ઉપર ԚԺા થશ.ે  

 હંુ અનાથ અન ેએકલો છંુ તેમ લાગે છે તો શુ ંકરવું ?  



155 
 

 յયિԝ Ԑકૃિતમાં ફર ેછે ըયાં સુધી એવુ ંલાગશ.ે Ԑકૃિતનુ ંદબાણ છે. એકલાપણું લાગશે 
તો તે ભગવાન તરફ જશ.ે  

 ગૃહչથાԚમમાં સંતુિՋ/તિુՋ હોય ત ેભગવըશિԝ/આԵાને આવવા દેતી નથી. ԥાનની 
ભૂખ/પીડા હોવી જ જોઈએ. બધું જ હોય પણ આԵા ન હોય તો બધું જ નકામુ.ં અંદર 
Ԑકાશ નથી – અને મેળવવો છે તેવો તીԙ ભાવ રાખો.  

 કુટંુબને સારી રીત ે સાચવો પણ ӽણો કે કુટંુબ સըય નથી. તેમાં ગમ ે ըયાર ે મնુકેલી 
આવી પડ.ે કુટંુબીજનોને મնુકેલીમાં જԁર મદદ કરો પણ આપિԱ આવી પડે તો 
સમજો કે Ԟારકે તો આવું થવાનંુ જ છે. Ӿવન અિનિՆત છે. અદંરની આԵાની 
ԧોિતની ભૂખ બુઝાવા ન દેવી. તે સતત રાખવી.  

 આԵાની ԧોિત હોય તેન ે સમય નથી, સમયરિહતતા છે. સમય અને દુ:ખ એ 
અહંકારમાંથી આવે છે.  

 લાગણીઘેલા ન થવું. તે આશા અને તૃոણાન ેજગાડે છે. આવી յયિԝ આԵામા ંનહી ં
જઈ શકે. લાગણી નહી ંપણ ભાવ આપો. લાગણીમાથંી જ લાગણીહીનતા આવે છે.  

 કોઈ ન આવે, ન બોલાવ ેતો ખોટંુ ન લગાડવંુ. લોકોને જԁર હોય તો આવે ત ેસમજો. 
આ એક સમજ છે.  

 મૂળભૂત રીતે Ԑકૃિત પોતે જ અનાથ છે. તો પછી શરીરԁપી/કુટંુબԁપી/સંબંધԁપી 
પરપોટાનું શું મહՕવ ? કઈં નહી.ં  

 પોતાની અંદરની ગાઠંો/નડતરને તોડવી તે પુԀષાથӪ છે. અંદર િનરંતર સધુાયાӪ કરવું. 
અંદર સુધર ેતો બહાર આપોઆપ સુધર.ે  

 ԥાની એટલે તેમાં કતાӪ નથી/’હંુ પદ’ નથી/રાગ-Հષે નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [925] 19 MAR 2006 B           

 જનેામા ંઅંત:કરણ -મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર- નાં કેլԍો એિ՘ટવ હોય તે લઘુતા છે અને 
જનેામા ંઅંત:કરણના ંકેլԍો એિ՘ટવ નથી તે ગુԀતા છે.  

 յયવહારના િનયમો ӽળવવા- તેવી ભાવના રાખવી. પણ જો Ԟારયે કોઈ પરાણે 
િનયમભંગ કરાવે તો સમજો કે તમારો કમӪમાં અિધકાર છે, ફળમા ંનહી.ં  

 આԵાને સમાિધની જԁર નથી. તમાԀં મըૃય ુ– સમાિધ, અજપા ગાયԋી, ӽગૃિત- બધું 
જ છીનવી લેશે. તમારો પૈસો, સԱા, મોભો, સંબંધ – બધું જ પફӲ՘ટ/બરોબર હોય તો 
ચેતી જવું અન ેઅદંર સમજ રાખો કે હજુ આԵા નથી મմયો. અવչથા આવ ેઅન ેӽય, 
પણ દશા હોય તે કાયમી હોય. સમાિધ પણ એક અવչથા છે.  

 ભૂલો થવી એ અહંકારનો չવભાવ છે- તે ભલ ેથાય, પણ તેન ેટેકો ન અપાય.  
 વહેતું મન એટલે શું ?  
 ભૂત/ભિવոય તમારી ઊӽӪ ખાઈ ӽય છે. Ԑըયેક િԃયા શԺુ વતӪમાનમા ંથાય અને તમે 

તેના ԍՋા બનો. તમે ԧાં હો ըયાં વતӪમાનમા ંરહો. અլય չથાનની િચંતા કરશો તો કામ 
બગડશ.ે િચંતાને Ԑોըસાહન ન આપો.  

 յયવહારમાં ધૈયӪ રાખો, ઉતાવળ ન કરો અને સમતા રાખો.  
 յયિԝ બુિԺને જુએ છે, પણ બુિԺ જનેાથી ચાલે છે તેની ઉપԟેા કર ેછે. સમતા એ જ 

પરાબિુԺ છે. પરાબુિԺ એટલે શԺુ વતӪમાન.  
 “સંસાર બગડેલો છે અને આપણ ે સારા ં છીએ” તે સՔૂમ અહંકાર છે. չથૂળ 

અહંકારવાળી յયિԝ આપણા સՔૂમ અહંકારને કાઢવામા ંમદદ કર ેછે. સાԟી/ԍՋાԁપે 
રહેવાથી પિરવતӪન થાય છે, સમજો કે સામેનો માણસ કમӷનાં પોટલાં લઈને આյયો 
છે- તેથી ત ેશું કરી શકે? આમ કԀણા રાખો. ԧાં અંધકાર છે ըયાં જ Ԑકાશ મેળવવાની 
શકયતા છે.  

સըસંગ ԃમાંક [926] 02 APR 2006 A+B           

 જ ેԥાનનો Ԑવાહ ԐાՃ થયો હોય તેને ӽળવવા શું કરવું ?  



156 
 

 સըસંગમાં જ ેચાલે છે તે બુિԺ/તકӪ /િવચાર/શկદ નથી પણ શુԺ ԥાન છે. ӽગૃિત રાખો 
કે – “હંુ શկદોનું Ԛવણ કરતો નથી. કોઈ દેહધારી յયિԝના માիયમથી Ԛવણ કરતો 
નથી. જ ે વૈિՊક ચેતનાનો Ԑવાહ આવી રՑો છે તેની સાથે સંવાદ કરી રՑો છંુ, 
અનુસંધાન કરી રՑો છંુ”- આમ સձયક્ Ԛવણ કરો. 

 આ જ ે ԥાનનો Ԑવાહ છે તેમાં – ԥાન એ ઇંિԍયગત પરોԟ ԥાન નથી. પરોԟ ԥાન 
չમૃિતમા ંӽય છે. આ ԥાન મન/વચન/કાયામાંથી આવતું નથી- જ ેજવճલે/ભા՛યે જ 
ԐાՃ થાય છે- તે સનાતન સત છે. તે յયિԝમાં Ԑગટ થાય ըયાર ેતનેે ԥાન કહે છે- જ ે
અપરોԟ ԥાન છે.  

 յયિԝ չવԁપન ે ӽણ ે તેન ે ԥાન કહેવાય. આપણું શરીર કાળમા ં છે, પણ ԥાન 
કાલાતીત છે. ԥાનનો չવભાવ સત-િચԱ-આનંદ છે. સત એ તՕવ છે, જ ે સૃિՋનો 
આધાર છે. તેમાં ચતૈլય/Ӿવંતતા છે, જ ે શાՊત છે. ત ે િનિવӪકાર છે. તે յયિԝને 
અકારણ આનંદ/સુખ આપે છે.  

 આવો ԥાનԐવાહ મેળવનાર ે કેવું Ӿવન Ӿવવું જોઈએ? ԥાનના Ԑવાહને પોતાની 
Ԑકૃિતમા ંકેવી રીતે ઉતારવો/ઝીલવો?  

 આતӪ (દુ:ખી), અથાӪથӯ, િજԥાસુ અને ԥાની ભԝો આમાં ચાલશ.ે િજԥાસુની તકલીફ 
એ છે કે તેને ԥાન િસવાયની દુլયવી બાબતોમા ંપણ એટલો જ રસ હશ-ે જ ેતેને નડશ.ે 
ԥાની ભԝ હોય ત ેજ ફԝ ԥાનને શોધશ-ે સંસારમા ંબધું નાટક જ છે તેમ માનશે 
અને સતત ԥાનની խયાસ ધરાવશ.ે  

 વહેવારની કુશળતા મૃըયુ વખતે કામ ન લાગે. વહેવાર જԁરી હોય તો જ કરો. અન ે
જԁરી વહેવારથી છટકવુ ંકે ભાગવુ ંનહી.ં  

 ԥાની હંમેશાં ԥાન Ԑવાહમાં જશ.ે બુિԺ/અહંકારને દેખાતંુ હશે કે આમ કરો તો ફાયદો 
થાય. પણ ԥાની હોય તે બુિԺ/અહંકારને તાબ ેનહી ંથાય- પણ “ઈՊરની ઈ՞છા હોય 
તેમ થાઓ” તેમ રાખે. જો յયિԝ િજԹી/હઠીલો હશે તો ԥાન નહી ંથાય. આવું ન થાય 
તેવો સંકճપ કરો. તમારો પોતાનો અિભԐાય/હાથ છોડો.  

 જો ԥાનԍિՋ હોય તો “Ԑાણ અને Ԑકૃિત સાથે જ રહે અને ӽય” ત ેવાત ખોટી પડે છે. 
ԥાનના Ԑકાશમાં જુઓ તો Ԑકૃિત છૂટી પડ ેછે. Ԑકૃિત િԃયાશીલ થાય કે તરત જ ԥાન 
જોશ ેકે – “આમ ન કરાય”. 

 પુչતક નહી ં વાંચો તો ચાલશે પણ ԥાનીના ԥાન વડ ે તમારી Ԑકૃિતને વાંચો. 
અંતરાԵાએ આમ કરવું જ જોઈએ. સըસંગના મહાવાԞોને Ԑકૃિત સાથે અથડાյયા 
કરો. કઈં પણ કરો, તમારી ચતેનાને જ કેլԍમાં રાખો. બીӽ અનાԵ િવષયમા ંરસ લેશો 
એટલે ԥાનનો Հષે થશ.ે  

 માર ેમાતા/િપતા/કુટંુબ/િમԋો કઈં જ નથી – તેવું આતંિરક એકાતં રાખો.  
 જગતમાં બધા જ તમારી સામે અહંકારનું શՅ ઉગામવાના જ છે – પણ તમાર ેતમારા 

અહંકારનું અને બિુԺનું શՅ સામે ઉગામવાનું નથી. આ તાըકાિલક નહી ંથાય. પરંત ુ
ԍિՋ/આશય રાખો કે “તેની સામે હંુ પણ અહંકાર/બુિԺ વાપરી રՑો છંુ”.  આવા 
સમયે ԥાનીનંુ չમરણ કરો/તેનો ચહેરો યાદ કરો. માણસ પોતાની Ԑકૃિત 
(મન/બુિԺ/અહંકાર/રાગ/Հષે)ને સાચવે છે, જ ેકરવાનું નથી.  

 յયિԝ પોતાના સૂՔમ દોષો પોતાની બુિԺથી જોઈ શકે નહી.ં જનેે સըસગં કે Ԛવણ 
કરી ન ેસձયક્ બિુԺ ԐાՃ થઈ હોય તે જ પોતાના સૂՔમ દોષ જોઈ શકે. શાિંતથી આંખ 
બંધ કરીને બેસો અને Ԑકૃિત શાંત થાય ըયાર ે આ દોષો દેખાશ.ે સձયકըવ પોતાના 
સՔૂમ દોષો જોવા માટે જ છે. દોષો જોવાથી ԥાનԐવાહ વધશ.ે  

 ઈՊરને ફԝ ԥાની હોય તેવો નહી ંપણ “ԥાની ભԝ” વહાલો છે.  જ ેિનરંતર ԥાનથી 
અંદરના અԥાનને જુએ તે િવԥાનમય ભિԝ છે.  

 માધવપુર ઘેડનંુ આકાશ ઉԱમ છે. તેવુ ંઆકાશ Հારકાનું પણ નથી.  
 յયવહારમાં અહંકાર Ԑગટ થાય જ છે- ત ેહોય જ. પણ իયાન રાખો કે અહંકાર Ԑકૃિતન ે

આધીન ન થાય. જો તેમ પણ ન થાય અને દેખાય તો તે પણ સાԀં. દેખાય કે તરત જ 
“હિર: ૐ”  બોલો અન ેઈՊરને યાદ કરો.  



157 
 

 “મારો અહંકાર/મારી િજԹ/મારો વટ મન ે માլય છે”  - આમ હોય તો ચેતી ӽઓ. 
Ԑકૃિતના દોષને અદંરથી માլય ન રાખવો. આમ કરવાથી િચԱશુિԺ થશ.ે  

 અહંકારને Ԑકૃિતને આધીન ન કરો- ԥાનને આધીન કરો- તે સંયમી છે. પોતાના 
અહંકાર/બુિԺને ભૂ՚યા રાખો- પેટӬ ોલ ન આપો. અહંકારનો ઉપવાસ કરો. એકાંતમાં 
રહેવાથી અહંકારનો ઉપવાસ થાય. સըસંગનું Ԛવણ સહેલું છે- િચԱશુિԺ અઘરી છે. 
બીӽ ભલે ખટપટી હોય – તેને ત ે રીતે નહી ં – આԵા તરીકે જ જુઓ. આમ કરશો 
એટલે તમ ેતેના ચૈતլયԐવાહને જોશો- અને તેની ખટપટ તમને નહી ંનડે.  

 સՕવગુણ ӽળવતાં ન આવડે તો અહંકાર વધી જશ.ે  
 મંિદરમાં દશӪન કરો ըયાર ે“હંુ દશӪન કરનાર નથી” તેમ રાખો.  
 ડો. યાિԥકને નેપાલ પશુપિતનાથમાં Ԟાંય સુધી Ԛી յયાસӾ દેખાયા હતા. Ԛી મોટાને 

ડાકોરની મૂિતӪ હસતી હોય તેવી દેખાયેલી હતી.   
 રજોગુણ, તમોગુણવાળાને પՆાԱાપ હોય છે – તેથી તે ԥાન તરફ ખӱચાય છે. પણ 

સՕવગુણવાળાને પՆાԱાપ નથી હોતો. ત ેપોતાન ેબરોબર જ માન ેછે- જ ેનુકસાન છે. 
અહંકાર સાિՕવક માગӪમા ંખૂંચી ન ӽય ત ેજુઓ.  

 તમારી શિԝ Ԑકૃિત સધુારવામાં વાપરો- વાતાવરણ સુધારવામા ં નહી-ં કારણ કે 
સુધરલેું વાતાવરણ તો અլય કોઈ બગાડશે પણ પોતાની Ԑકૃિત સધુરશ/ેકાબૂ આવશે 
તો તેનો ઉԱમ ફાયદો થશ.ે બીӽને તમે નહી ંસુધારી શકો. તમને પોતાને સુધારો.  

સըસંગ ԃમાંક [927] 16 APR 2006 A           

 શરીર/મનને જગત છોડતું નથી. સըસંગનો રંગ ધોવાઈ ӽય છે. સંસાર દુ:ખદાયી હોવા 
છતા ંતેનું જ વચӪչવ છે. આ કેમ તૂટે ? 

 તમાર ે જગતનું વચӪչવ તોડવાની નહી ં પણ સમજવાની જԁર છે. તમારા 
અહંકાર/સંકճપ/િવચાર/તપથી વચӪչવ નહી ંતટેૂ. તપની ઊӽӪ જને ેતોડવું છે તેમા ંજશે- 
એટલે નહી ં તૂટે. ԥાનની સમજણ અને Ԑકાશની જԁર છે- જ ે Ԑકાશ પોઝીિટવ છે 
એટલે ત ેપરાિજત ન થાય. યથાથӪ સમજણ ӽળવો અન ેյયવહારમાં આ સમજણની 
ӽગૃિત રાખો અને તે મજુબ વતӪન કરો. જગતની કુԁપતા/કચરાથી ડરવું નહી.ં તમારી 
ԍિՋ િવધાયક (પોિઝિટવ) રાખો. રાӽ રામને પણ તકલીફ હતી. પીડાની ԍિՋથી 
સձયક્ ԍિՋ પેદા કરો.  

 સըસંગના Ԛવણમાં તճલીન થવુ ંત ેપર ધમӪ છે. Ԛોતા વાણી/શկદ/અથӪ ઝીલે છે- જને ે
જુદંુ રાખો. Ԑકૃિતને સըસગંની વાણી ગમે છે – પણ આԵાને ગમવુ/ંન ગમવું તેવું ન 
હોય. આԵાને હોવાપણું છે. յયિԝની Ԑકૃિત ધમӪ/પૈસા/મોભો/સંબંધ વગેરથેી જ 
ભરલેી છે. આԵાને કઈં Ԇહણ/ըયાગ કરવાનું નથી. આԵા તરફ નથી જવાતંુ તેવી 
પીડા રાખો તો જ કામ થશ.ે  

 իયાન/પӽૂ/ધમӪ વગેરનેાં સંવેદનો Ԑકૃિતમા ંજમા થાય છે- જ ેશુભમાં ӽય છે, શԺુમાં 
નહી.ં આ બધાંથી દૂર રહીને ‘જોવંુ’. ભેદԥાન હોવું જોઈએ.  

 શાિંતથી બેસો અને ભાવ કરો કે “મારામાં પડેલા ԥાનનો છંટકાવ મારાં આવરણો ઉપર 
થઈ રՑો છે”- તેથી આવરણોમા ંગાબડાં પડ.ે  

 દુગӭધ Ԑըયેના Հષેનો કચરો ચતેનથી બાળી નાખો. દુગӭધ/ઘોઘંાટ વગેરનેી નેગેટીવીટી 
કાઢો.(દુગӭધને આમંԋણ આપવાનું નથી) յયિԝના Հષેની દુગӭધ/ઘોઘંાટ ખતરનાક છે.  

સըસંગ ԃમાંક [927] 16 APR 2006 B           

 Ԑકૃિતનો પԟ કદી ન લવેો- ભલ ેગમે તેવી સારી કે ખરાબ હોય. હંમેશા ંિનિոԃય ӽગૃિત 
રાખો- જ ે પશુ/પԟી/વૃԟો/આકાશ વગેરમેા ં હોય. નેગેિટવ յયિԝ સાથે પણ Հષે ન 
રાખો. ફળની આશા વગર કાયӪ કરો.  

 કરલેો સըસંગ મૃըયુ વખતે કામ લાગે છે. સըસંગ કરવો એટલે ભૌિતક રીતે સըસંગમાં 
આવવું તેમ નહી.ં તમન ે ભેદԥાનની ચાવી મળી છે તેનો ઉપયોગ કરો. સըસંગનો 
ઉપયોગ અદંરનો કચરો કાઢવા માટે કરો.  



158 
 

 રામાયણ/ગીતા વગેરનેા પાઠમાં ભળી જવાનું નથી. પરંત ુ માિહતીને બદલે 
િચԱશુિԺમાં તેનો ઉપયોગ કરો.  

 શાિંતની બહુ પાછળ પડશો તો અશાંિત આવશ.ે સમજણની ઈ՞છા રાખો- ત ેમહાસુખ 
છે. જ ે સુખ ઇિլԍયોના ખխપરમા ં ન ભરાય તે મહાસુખ. તમારી શાંિત સજંોગો સાથે 
જતી રહેશ-ે પણ સમજણ અસીમ છે- જ ેશરીર ન હોય તોપણ સાથે હોય. સમજણની 
խયાસ રાખો. પોતાના չવԁપનું અԥાન એ દુ:ખ છે.  

 ԧાથંી દુ:ખ આવે છે તે બધાં િનિમԱ છે, કારણ નથી. તમારી પાસે ԥાનનો દીવો નથી 
એટલે એમ લાગ ે છે કે બીӽ લોકો દુ:ખનંુ કારણ છે. િનિમԱ અન ે કારણમાં ભદે છે. 
કોઈની હાજરીથી આપની અંદરનું દુ:ખ બહાર આવે છે એટલે ત ેિનિમԱ છે- પણ દુ:ખ 
તો આપની અંદરથી બહાર આյયું- એટલે ત ેઆપણી અંદર છે- એટલે તેનો Հષે ન કરો. 
કՋ અને દુ:ખમાં ફેર છે. કՋ જડ વչતુ છે. દુ:ખને ચેતન સાથે સંબંધ છે. કՋ શારીિરક 
હોય ԧાર ેદુ:ખ માનિસક હોય.  

 કՋ કરીને તપ કરો એટલ ેનેગેિટવ પાવર આવ ેતેથી ઋિષઓ Ԛાપ આપતા. િદյયતામા ં
કદી Ԛાપ ન આવ.ે શરીરને કՋ આપો તો િચԱશુિԺ નહી ંથાય. કՋ મટાડવાની કોિશષ 
કરો કે સારી સુિવધા મેળવવાની કોિશશ કરો એનો વાંધો નથી. કՋ મટે તો દુ:ખ તરફ 
իયાન ӽય. કՋનો ભોગવટો શરીર ઉપર આવે છે- દુ:ખનો ભોગવટો અહમ ઉપર આવે 
છે. દુ:ખને કાઢવા માટે ӽગૃિતની મહેનત જોઈશ.ે  

 નેગેિટિવટીને વશ ન થવુ-ં પણ ‘જોવુ’ં –  ત ેઉપચાર છે. આપણુ ંકામ માԋ ‘જોવાનંુ’ છે. 
ԧાર ેનવરા પાડો ըયાર ેતમારી નેગેિટિવટીને જોયા કરો- ભલે મિહનાઓ વીતી ӽય. 
તમને ભલ ેએમ લાગે કે “નેગેિટિવટી જતી નથી” અને તમને ખબર ભલે ન પડે – તોપણ 
જોવાનો અિ՛ջ કામ કરશ ેજ.  

 બધા ંકામ યાિંԋક રીતે નહી ંપણ આનદંથી ӽગતૃ રહીને ઈՊર માટે જ કામ કરો છો 
તેમ કરો- તો દુ:ખ જશ.ે  

સըસંગ ԃમાંક [929] 21 MAY 2006 A+B          

 મોહનું չવԁપ કેવું છે? મોહની વૃિԱ ԥાન/દશӪન કે ચાિરԋ – શેનાથી ઊપજ ેછે? 
 મોહ એ ԥાનનુ ંઆવરણ છે. ԧાં յયિԝની ચતેના છૂટી પડી નથી તે յયિԝને “શરીર 

હંુ છંુ” તેમ લાગ ે છે – તે મોહ છે. મોહ չવ-ԥાનને અટકાવ ે છે. յયિԝ પોતાને 
િપતા/પુԋ/પિત/ભાઈ વગેર ેઅનેક રીતે જુએ છે – તે મોહ છે.  

 સըસંગથી તમને બૌિԺક ՚યાલ આવે છે કે “શરીર એ હંુ નથી”. તમારા શરીરનું ચતેન 
સըય છે, શરીરનુ ં માળખું નહી.ં માળખું એ તરંગ છે. મોહથી જլમમરણ થાય છે. 
મનુոયનો મોહ પશુની જમે Ԑાકૃિતક નથી પણ માનિસક છે. ગાયનો વાછરડા Ԑըયેનો 
મોહ Ԑાકૃિતક છે. માનિસક સૃિՋ ભગવાનની જવાબદારી નથી. આપણાં માનિસક 
કમӷ આપણે જ ઊભા/ંઉըપՂ કયાӭ છે.  

 પળેપળે મનનુ ંિનરીԟણ કરો. િચԱ અનેક તરંગોથી ઘેરાયેલું છે. તમને ગીતા/ભાગવત 
કંઠչથ હોય તેનું કોઈ મહՕવ નથી. મનના તરંગોના િનરીԟણમાં સમય િવતાવો. તરંગો 
સըય નથી- તે નՊર છે- તેનો મોહ છે.  

 પોિઝટીવીટી અહંકાર ઉપર ન  આવે. અહંકારમાથંી ઊઠતા તરંગોનું િનરીԟણ કરો.  
 તમને લાગે કે દુિનયામાં ԔՋાચાર, યુԺ .... આવંુ ઘણું જ છે. પણ તમને એ ખબર નથી 

કે Ԑકૃિત દુિનયાને કઈ બાજુ લઈ ӽય છે. માટે પોિઝટીવીટી રાખો. દુિનયા કેમ ӽય છે 
તેની િચંતા છોડો. તમારા પોતાના અંગત તરંગો સધુારો તો જગત ઉપર Ԑભાવ પડશે.  

 આગળ વધેલા સાધકો ઊંઘમા ં չવխջના પણ સાԟી/ԍՋા હોય છે. չવխջ િવચારથી ન 
સુધર-ે પણ આખો િદવસ નીરખવાનું અન ેપરખવાનું રાખો તો ઊંઘમા ંપણ આ કામ 
વધુ સાԀં ચાલે.  

 તમારો ԍՋા બધે જ પહોચંી શકે- તે જુએ અને ӽણે છે. તમારા Պાસ એ મોહ કે કճપના 
નથી. તેને 24 કલાક જુઓ. Պાસને જોવાથી તેની શુિԺ થશ.ે  



159 
 

 તમારી દરકે િԃયા જોનાર/ӽણનાર ખાતે ӽય તેવો ભાવ રાખો- ભલ ે જોનાર કે 
ӽણનાર હાજર ન હોય- તોપણ આ વչત ુકામ કરશે.  

 સમય મળે ըયાર ે તમારા Պાસને જુઓ. તમારા આԵાને Ԑીિત કરો- તે ԥાનીના 
આԵાને Ԑીિત કરવા બરોબર છે. આԵા જુદા નથી.  

 તમારી પાસે પૈસો, չવાչթય, સાԀં કુટંુબ, સારા સંબંધો, માનિસક સુખ – આ બધું ભલ ે
હોય – પણ તે કઈં જ ભરોસાપાԋ નથી. આ બધું ગમે ըયાર ેચોԜસ પડશે જ. એટલ ે
શાՊત વչતુને જ પકડો અને તેની Ԑીિત રાખો. આપિԱ આવ ેતેને સમતાથી જુઓ.  

 દરકેની િચԱશુિԺની માԋા હોય છે. દરકેની િચԱશુિԺ જુદી હોય છે. ભલ ેԥાન સરખું 
જ હોય પણ િચԱશુિԺમાં ફરક હોય છે.  

 શું િચԱશુિԺ કમӷથી થાય?  
 લોકો માને છે કે-સારા ંકમӷ/સેવા/ભલાઈથી િચԱશુિԺ થાય છે.પણ શરીરના મશીનથી 

કોઈ પણ કમӪ કરો તેનાથી િચԱશુિԺ ન થાય. માԋ કમӪથી િચԱશુિԺ નહી ંથાય- પણ 
ԧાર ે અંદર Պાસની ӽગૃિત/Awareness આવે છે ըયાર ે િચԱશુિԺ થાય. કમӪ ભલે 
થાય પણ જ ેપોતાને કમӪના સંચાની બહાર અનભુવે છે તેની િચԱશુિԺ થાય છે. તમે 
ઇિլԍયોની સાથે નથી પણ તેન ેજોનાર અને ӽણનાર છો. ઇિլԍયોની સંવેદનામા ંન 
ભળો- પણ તેને જુઓ અને ӽણો. તમાԀં પોતાનું અિչતըવ શરીરના પીજંરાની બહાર 
હોય છે- દેહમાં અહંકાર હોય છે તેમાં રાગ-Հષે હોય છે.  

 બુિԺની ӽગૃિતથી િચԱશુિԺ ન થાય–કારણ કે બુિԺ અહંકાર અને શરીરના પીજંરાને 
આધીન છે.  

 બીӾ յયિԝ ӽગૃિત તરફી હોય – ભલે તેના ગԀુ જુદા હોય તોપણ- તેનો સંગ 
રાખો/િમԋ બનાવો. કુસંગી- જ ેӽગૃિત અન ેԥાનિવરોધી હોય તેનો પસદંગીથી સંગ 
ન કરવો. તમારા સંગ ઉપર իયાન આપો. જનેી પાસે Ԑકાશ છે તેની સાથે અંતરમા ં
મԋૈીભાવ રાખો- તો મે՛ջેિટક ફોસӪ ઊભો થશ.ે  

 જોવા/ӽણવામાં બુિԺની મયાӪદા છે. બુિԺની મયાӪદામા ંવહેવાર કેમ કરવો? 
 બુિԺ ધૃતરાՋӬ  જ છે. તેન ેિવષયોનું ԥાન દેખાય છે-પણ ӽત િવષ ેիયાન નથી. “મારી 

બુિԺ ધૃતરાՋӬ  જવેી છે- તેને ખબર પડતી નથી અને તેની પાસે Ԑકાશ નથી” તેમ 
વારંવાર બોલો તો બુિԺનો સંગ થોડો ઘટશ,ે બુિԺનો અંતરાય હટશે અને ԥાનન ે
બહાર આવવાનો માગӪ મળશ.ે નિહતર ԥાન દબાયેલું રહેશ.ે બુિԺ સાથે વાત કરો કે 
“તને પરમાԵાનું કામ કરતા ંન આવડ-ે વહેવારનું જ કામ આવડ”ે.  વારંવાર વાત કરો 
તો બુિԺ છૂટી પડશ-ે અને અદંરનુ ં ԥાન બહાર આવશ.ે બુિԺને પાતળી કરો. 
વહેવારમાં બુિԺ ચોԜસ વાપરો પણ ԧાં માԋ આંતરԐવાહ હોય ըયાં ԥાની જ કામ 
લાગે.  

 અહંકાર મારફત સાધના થાય તે કમӪકાંડ (Rituals) કહેવાય અન ે ԧાં અહંકારનો 
આધાર નથી તે સહજ યોગ છે. અહંકારને શાતં પાડતા ӽઓ અને કામ કરતા ӽઓ. 
વહેવાર માટે અլય બુિԺમાન յયિԝનો મત પણ લેવો- ભલે તે નાનો હોય.  

સըસંગ ԃમાંક [930] 04 JUN 2006 A+B          

 સչંકાર શું છે? તે չમિૃત સાથે શું કામ કર ેછે? સારા/ખરાબ સչંકાર શું છે? 
 પોતાના મન/બુિԺ/સંવેદના/આԵાને ઓળખે તે ઉԱમ સչંકાર છે. સખુદ કે દુ:ખદ 

સંવેદનાને չવԁપની ઉપર બેસવા ન દેવાય. સંવેદના સાથે િચԱ ન ભળવું જોઈએ. 
સչંકારમાં નકારાԵકતા હોય, չવԁપમાં ન હોય. ӽણપણામાં માԀં-તાԀં ન હોય. 
મનની સંવેદનાથી િચԱ દૂર રાખો. સંવદેનાનો ӽણનાર જુદો છે. દા.ત. વાનગીનો 
չવાદ સારો છે તેમ કહો તોપણ չવાદ તો ઇિլԍયોને આવે છે. ӽણપણું ઇિլԍયાતીત 
છે. સારા કે ખરાબ չવાદને અદંર કોઈ ӽણી રՑંુ છે. જ ેӽણ ેછે ત ેભૂખ/ઉપવાસની 
સંવેદના ӽણે છે. આԵાને ભૂખ ન લાગે.  

 ӽણપણુ ંનથી એટલ ેનગેેિટિવટી ઊભી થશે અને તેનાથી દુ:ખ આવશ.ે તમે ӽગૃત છો 
એટલે સંવદેના છે. સંવેદનાને ӽણો. ӽણપણું խયોર/પિવԋ/િવશુԺ છે. સչંકાર છે તે 



160 
 

િવકાર છે. તે બદલાય છે. શરીર છે એટલે સંવેદના છે. િચԱશુિԺ એટલે ગમતી કે ન 
ગમતી બંને સંવદેનાથી બચવુ-ં એટલે ӽણપણું રહેશ.ે  

 ӽણપણુ ંહંમેશાં આનંદમાં જ હોય. સંકટ હોય ըયાર ેӽણો કે આ સંકટ મારા શરીરના 
ઢાચંા ઉપર છે જને ે હંુ ӽણી રՑો છંુ- જથેી સમજણનુ ં સુખ ԐાՃ થાય અને 
ӽણપણાનો આનંદ થાય.  

 દુ:ખ આյયું છે ત ેજવાનું છે. તેને વળગી ન રહો. ӽણપણુ ંવધારો.  
 અજુӪનને કહેવાય છે કે “તું અհયાસ કર”- કારણ કે અજુӪન તેના સંબંધોમાં મોહ પાձયો 

છે. આ સંબંધો જતા જ રહેવાના છે. չવԁપનો સંબંધ શાՊત છે- જનેા ઉપર લોકો 
իયાન આપતા નથી. չથળૂ સંબંધો જવાના જ છે- ત ે ઉપરના પરપોટા છે. શાՊત 
ચેતના સાથે સંબંધ બાંધો અને જોડાઓ.  

 આԵાનો સંબંધ અનંત કાળથી છે. તેના સંબંધને સձયક્ չમરણમાં રાખો- આ અհયાસ 
છે.  

 յયિԝ અિનՋમાંથી ઇՋમા ં આવે – પણ ՀլՀાતીત થાય તો જ દુ:ખમુિԝ અને 
િચԱશુિԺ થશે. સંવદેના થાય, દુ:ખ થાય તોપણ તેને ӽગિૃતથી જ જુઓ. 
શોક/આનંદરિહત થાઓ. ફԝ ‘જુઓ’. દરકે ઘટનાને િવԥાનમય ӽગૃિતથી ‘જુઓ’. 
દરકે વչતુ જવા માટે જ છે.  

 તમે િવચાર કયӲ રાખશો કે “મને જ કેમ? હંુ તો આટલું સાԀં કԀં છંુ” – તો દુ:ખનો 
ગુણાકાર થશ.ે ‘જુઓ’ તો િવԟેપ/આવરણમા ં ફેર પડશ.ે સըસંગની સારી સારી વાતો 
સાંભળીને કઈં ન થાય- પણ ӽગૃિતથી જ કાયӪ થશ.ે સામેથી સંકટ ન માગંવું- પણ જો 
આવે તો દુ:ખી થયા વગર જોવુ.ં સારી/ખરાબ બધી જ ઘટનાઓમાથંી તમાર ેӽગૃિત 
સાથે પસાર થવાનું છે. મન/બુિԺમાં ધૈયӪ રાખો તો ઘટનાનાં મૂળ ઊખડી જશ.ે તમારા 
આશયને તમારો આԵા ӽણી લે છે. 50 વષӪ જૂનો આશય પણ તેની ӽણ બહાર 
નથી. ઉ՞ચ શિԝ પાસે ધીરજ માંગો તો મળશે જ. શિԝ દુ:ખ દૂર ન કરી શકે પણ 
ધીરજ આપી શકે. કમӷ મજુબ દુ:ખ તો આવશે જ- અને દેવું ચૂકવીને ઋણમԝુ થવું જ 
પડશ.ે આ કેમ આյયુ ં તેમ પૂછો તે નેગેિટિવટી છે- સમજણ અને ԍિՋપૂવӪક પસાર 
થાઓ તે પોિઝિટિવટી છે.  

 શરીરની લીલા સંકેલી લેવાની છે એટલે રોગ થયો છે તે સમજો. રોગ એ મૃըયુનુ ં
િનિમԱછે, કારણ નથી. કોઈ રોગ વગર પણ મըૃય ુથાય છે.  

 “હંુ જોનાર અને ӽણનાર છંુ” તેમ સતત િચԱમાં રાખો તો નાશવંત પરમાણુઓ ખસી 
જશ.ે તમારા વહેવારને સըસંગ જવેો કરી નાખો.  

 શુભ/અશુભ, હરખ/શોકને િચԱમાં Ԇહણ ન કરો, પણ ӽણપણામાં રાખો. જ ે કઈં 
થાય છે તે િનયમથી થાય છે, ખԀં/ખોટંુ તમને દેખાય છે. Հતૈથી બચવુ.ં  

 જમે ભોજનથી તૃિՃ થાય છે તેમ յયિԝન ે સારા સંવેદનોથી તૃિՃ થાય છે. 
પӽૂ/իયાન/સըસંગ વગેરથેી તૃિՃ થાય છે અન ેԥાતા રહેતો નથી. յયિԝ સંવેદનોમા ં
ઓતԐોત થઈ ӽય છે. તિૃՃ અહંકારન ેથાય છે- પણ તમે રાગ કે Հષે વગર જુઓ.  

 ԧાં પણ ӽઓ, ԥાતા-ԍՋાԁપે ӽઓ- તો િԃયાનો અહંકાર મટશ.ે ધાિમӪક સિહત 
કોઈ પણ િԃયાનું મહՕવ નથી. ԥાતા-ԍՋાનું મહՕવ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [931] 18 JUN 2006 A+B          

 હંુ સારો સાધક નથી. છેճલો છંુ. તમારી પાસે મારો વારો Ԟાર ેઆવશે?  
 છેճલો/પહેલો િવચાર અહંકારનો છે. તે ԧાં સુધી છે ըયાં સુધી કામ આગળ ન વધે. 

મનથી ન િવચારો કે ‘હંુ તો સըસંગમાં બે મિહનાથી જ આવું છંુ’. આવું ગિણત અદંર 
ચાલતું નથી.  

 Ԟારયે એવો ભાવ ન રાખો કે ԥાનીની સભામા ં માԀં չથાન નથી/છેճલું չથાન છે. 
ચેતનને પોતાની આંખ/શિԝ છે એટલે ԥાનીની ԍિՋ તમારી તરફ નથી તેમ રાખવું 
નહી.ં չથૂળ રીતે નӾક રહેવાનો મતલબ નથી- પણ સՔૂમ/સՔૂમતર/સՔૂમતમ રીત ે
સદગુԀ/ગુԀતՕવની નӾક કેમ આવવું તે મહՕવનુ ંછે.  



161 
 

 શરીર િવકારી છે પણ ગુԀતՕવ િનિવӪકારી છે. એટલે સંબંધ ગԀુતՕવ સાથે રાખો. 
િચԱમાં ભાવ રાખો કે “ગુԀતՕવ અյયԝ/િવરԝ/િનિવӪકારી/શાՊત છે- ԧાર ેશરીર 
તો નાશવંત છે”.  

 તમારી Ԑાણશિԝ/ભાવશિԝને કેિլԍત કરો કે – “હંુ ગુԀતՕવના સંપકӪ માં આવી રՑો 
છંુ, હંુ સૂՔમ રીતે સંબંધમાં આવી રՑો છંુ અને મારો સંવાદ ગુԀતՕવ સાથે છે”.  

 Ԟારયે એવો ભાવ ન રાખો કે “હંુ ગુԀતՕવથી દૂર છંુ”- તમે ભલે ગમે ըયાં હો. 
ગુԀતՕવનો અિ՛ջ કોઈન ેનહી ંછોડે. શરીર છૂટે પછી પણ ગԀુતՕવ તમારી સાથે આવે 
છે.  

 શરીરના પરપોટામા ં ગԀુતՕવનો સՔૂમ સંબંધ/સંવાદ છુપાયેલો છે ત ે િચԱમાં રાખો. 
કાયમ չમરણમાં રાખો કે ગુԀતՕવ તમારા જլમમરણને કાપી રՑંુ છે- ભલ ેગમ ેતેવી 
મնુકેલી હોય, અદંરના સՔૂમ ભાવન ેકઈં નડતંુ નથી.  

 સાધન એ અհયાસ છે- પણ ગԀુતՕવ એ અհયાસ નથી. 
સાધન/પӽૂ/નામչમરણ/չવાիયાય/ભલાઈ વગેરનેું અિભમાન રાખશો તો ગુԀતՕવ 
િનિոԃય થઈ જશ.ે સમય હોય તો સાધન થાય- પણ ગુԀતՕવનું չમરણ ગમ ેըયાર ેથઈ 
શકે છે. તમાԀં  પોિઝિટવ  વલણ જોઈએ. માԋ ԚԺા ન ચાલે.  

 ગમે ત ેઘટના કે Ԑસંગ બને (સુખ કે દુ:ખનો)- હંમશેાં ગԀુતՕવના શરણ/չમરણમાં જ 
રહો. તમારી બિુԺ/સાધન/અહંકારથી પરમાણુઓ નહી ં ӽય. તમારી અંદર શાՊત 
રીતે રહેલા ગԀુતՕવના તરંગો આ બધાને પહોચંી વળશે. તમારા િચԱને શાՊત 
ગુԀતՕવ સાથ ેજોડી દો- ભલે તમને િવՊાસ ન આવ,ે તમે તમન ેસમӽવો. ગુԀતՕવન ે
ભાવ અન ે સમય આપો. તમે કામ ગમે ત ે કરો, િચԱ અદંરની શાՊત ધારામાં, 
ગુԀતՕવમાં રાખો. ԧાં િચԱ હોય ըયાં જ તમારી ઊӽӪ જશ-ે તેને જ ӽગૃિત કહે છે. 
તમાԀં િચԱ ગુԀતՕવમાં નથી- તે ભૂલ છે.  

 દુ:ખને મટાડવાને બદલે શાՊત તરંગોમા ંતમારી શિԝનો અિભષેક ચાલુ રાખો. દુ:ખ 
તો પોતાનાં કમӷના િહસાબ પૂરા કરશ ેજ- પણ આમ કરતા ંԋાસ હળવો થશ.ે સՔૂમ 
માનિસક બળને ભગવાનની શિԝના અનુસંધાનમાં વાપરો. બધા ં સુખદુ:ખ 
ગુԀતՕવને હવાલે કરી દો.  

 પુէռનો ઊભો કરલેો મોટો ટેકરો – એ િચԱશુિԺ નથી. પાપ અન ેપէુռ બનંે ભչમીભૂત 
થાય તે િચԱશુિԺ છે. તમે મન/બુિԺ/શરીર/સંવેદના/િવચારો કઈં નથી- પણ તેને 
ӽણનારા છો.  

 ગીતામા ંભગવાને કՑંુ છે- “જવેી મિત, તેવી ગિત”. જો તમે ભગવժભાવ છોեયો તો 
આસુરી શિԝ ચડી બેસે. એટલે જ ગુԀતՕવની હાજરી/չમરણ રાખો.  

 પોકાર કરો કે “માԀં મન ખોટી િદશામાં જ દોડે છે- તેન ે સુધારો”.  
પરમાԵાન/ેગુԀતՕવને અંતરથી પોકારો.  

 તમે જમે જમે સરળતા છોડશો અને માનશો કે “હંુ બુિԺશાળી છંુ/આ છંુ...” વગેર-ે તેમ 
તેમ તમાԀં લઘુતՕવ વધ ુને વધુ ડેવલપ થતું જશ ેઅને તમે ગԀુતՕવથી દૂર થતા જશો. 
સમજો કે તમારી પાસ ેજ ેકઈં છે તે તમને આપવામાં આյયું છે. તમે કે તમાԀં કઈં જ 
નથી. તમને અદંરથી અપિરԆહ હોવો જોઈએ.  

 ӽણપણુ ંરાખો. મેળવવા કે છોડવામાં ન રહો. ફટૂપાથ ઉપરનો પણ ԥાની હોય અને 
રાӽ પણ ԥાની હોય- પણ ફટૂપાથવાળાને ગરીબીનંુ દુ:ખ નથી અન ેરાӽને સԱાનો 
અહમ નથી.  

 તમારી આչથાનું કેլԍ બદલો. જ ેકઈં બને છે તે આԵાની શિԝના Ԑભાવથી જ થઈ 
રՑંુ છે. તમ ેભલ ેઉԱમ કામ કરતા હો- પણ તમ ેકઈં નથી- શિԝ જ બધુ ંકરાવે છે. બધુ ં 
થઈ જ રՑંુ છે- આપિԱ જઈ જ રહી છે- તેમ સાԟી રહો. આપિԱના દુ:ખમાં ન ફસાવુ.ં 
ӽગૃિત રાખો.  

 બીӽનું સુખ કેમ વધ ેત ેજુઓ. માઠા સમાચાર પણ એ રીત ેઆપો કે બીӽને ઓછામાં 
ઓછંુ દુ:ખ પહોચેં.  



162 
 

 સમજો કે કટોકટી/મըૃયુ ગમે ըયાર ે આવી શકે છે. એટલે ઈՊરને આધાર ે જ તમાԀં 
Ӿવન છે તેમ સમજો અને બધા ંકાયӷ કરો. 

સըસંગ ԃમાંક [932] 02 JUL 2006 A+B         ગԀુપૂિણӪમા િનિમԱે મૌન િવશે -     

 મૌનની ભાષા નથી. તેમા ં મન/વચન/કાયાનો લોપ થઈ ӽય છે. ԧાર ે
શરીર/મન/Ԑાણ િչથર થાય ըયાર ે ગԀુતՕવ Ԇહણ કરવાની ԟમતા આવે છે. 
બુિԺ/չમૃિત/થોથા ં (શાՅો)ની જԁર નથી. તમને ગીતા વગેર ે બધું જ કંઠչથ હોય 
તોપણ ગુԀતՕવને તેની સાથે કઈં લેવા દેવા નથી- પણ મનની િչથરતા (મનની ગિતન ે
ӽણવી તે) જԁરી છે. મન તો ગિતમા ંજ હોય અને ચાલતું જ હોય છે પણ અંદરનુ ંકોઈ 
અԍնય િબંદુ તે ӽણે છે- એટલે જ ગિત નહી ંપણ ӽણપણાનું મૂճય છે. “હંુ મનની 
ગિતનો ӽણનાર છંુ”.  

 થોડંુ એકાંતમાં બેસો અને Պાસને 50 િમિનટ સુધી જુઓ. પӽૂ, સાધનાને કામ ન 
બનાવી નાખો- તેને જવાબદારી કે કતӪյય ન બનાવો. આ બધું તો અહંકારને હોય. જ ે
કઈં કરો તે Ԑેમ/આનંદથી કરો. յયાકુળતા હોય તો ઊંડા Պાસ લઈને કંુભક કરો. ԥાની 
પુԀષોની હંમેશાં સહાય માગંો. સમજો કે તમારી શિԝ ઓછી પડે છે એટલે ԥાની 
સાથે િચԱનું જોડાણ કરો અને સહાય માંગો- ચોԜસ મળશ.ે ԥાનીની વાણીનું પչુતક 
ખોલીને કોઈ પણ પાનું વાંચો. ԥાની Ԑըયે ભાવ અને મԋૈી રાખો- તેનાથી જુદાપણુ ંન 
રાખો. ԥાની સાથે ચતુરાઇ ન કરો. કોઈ ગԀુતՕવ સાથ ેકાયમી/ગાઢ સંબધં չથાિપત 
કરો.  

 શરીરમાં કોઈ ચોԜસ જ՛યાએ આԵા નથી- પણ તે յયાપક છે. ચેતનશિԝ/આԵા 
յયાપક છે. તેમાં શરીર ઊગે છે અને આથમે છે. જમે પાણીમાં માછલી છે – પણ 
માછલીમા ંપાણી નથી તમે. આપણુ ંશરીર પરાચતેનામા ં છે. જગતનુ ંԥાન એક જ છે 
અને તે બધે જ Ԑવતӯ રՑંુ છે.  

 વધુ પડતું વાંચન નકામંુ છે. થોડંુ વાંચો અને મહાવાԞને વાગોળો.  
 “મારી િԃયા હંુ કતાӪ/કતӪյયભાવે નથી કરતોપણ ભગવըશિԝને Ԑગટ કરવાની 

દિԟણાԁપે મારી િԃયા છે” – તેમ સમજો.  
  પરાની શિԝ સાથે કેમ અનુસંધાન કરવું તે શીખો- કે શરીરમા ંમન છે. શરીરમાંથી 

અԍնય તરંગો સતત નીકմયા કર ે છે- એટલે શરીર ઠોસ વչત ુ નથી- પણ તરંગો છે. 
Պાસે Պાસે તરંગો બદલાય છે. શરીરની રચના કુદરતની છે ԧાર ે મનની રચનામાં 
અહંકારનો ફાળો છે. એટલે જ મનનાં દુ:ખો આવ ેતેમાં ભગવાનની જવાબદારી નથી. 
તે અહંકારની ફે՘ટરીમાથંી બને છે. મનમાથંી પણ સતત તરંગો ઉըપՂ થાય છે.  

 હવે, શરીર અને મનના બંને તરંગો ટકરાય છે- તેથી મનમાં յયԆતા/ઉըપાત/અશાિંત 
સՔૂમ રીતે વધ ેછે. એટલે յયિԝ કોઈ રչતો ન મળવાને લીધે િԃયા તરફ દોરવાય છે.  

 આ તરંગોની અંદર કોણ કૂદે છે? ચાર િવકારો- ԃોધ/માન/માયા/લોભ. આમ થવાથી 
յયિԝએ આખી િજંદગી બુિԺને આધાર ેકાઢવી પડે છે. તરંગોથી રાસાયિણક Ԑિԃયા 
બગડતી નથી પણ િવકારો બધું બગાડ ેછે- અન ેતે તરંગોને Ԑદૂિષત કર ેછે. પિરણામે 
પરામા ંજવુ ંઅઘԀં પડે છે- લોહીમાં િવષ ફેલાય છે- લોહીમા ંનવુ ંખરાબ રસાયણ બન ે
છે. આવું બધાંને થઈ ӽય છે.  

 િવકારો જવેા કે ԃોધ/રાગ/Հષે/ઈષાӪ/મોહ/મમતા વગેરને ે કારણ ેતંԋ ઝેરીલું થઈ ӽય 
છે. આ બધા ંઝેરન ેકારણે સુખદ અને દુ:ખદ સવંેદનાઓ થાય છે. પરાને કઈં સુખદ કે 
દુ:ખદ જવેુ ંનથી. ત ેતટչથ છે.  

 ԧાર ેઝેર Ԑસર ેըયાર ેյયિԝ જો ઝેરને ‘ӽણે’ તો ઝેર પણ અમૃત થઈ ӽય છે. એટલે 
Ԑથમ ӽણો કે ԃોધનું ઝેર છે, મોહનું ઝેર છે વગેર.ે..  

 શરીરના તરંગો, સંવદેના અને મનના તરંગોને જુઓ. આ જુએ છે કોણ? – તે ગુԀતՕવ 
જુએ છે. તમારી અદંર ગԀુતՕવ/પરમાԵા છે- આ વાત ԍઢતાથી બેસાડી દો- ભલ ે
તમને અનુભવ ન થતો હોય. આમ અિભԐાય બેસાડી દેવાથી કતાӪપણાનું બંધન લાગતુ ં
નથી. આમ કરશો તો જ મીડંા પહેલાં એકડો લાગશ.ે  



163 
 

 ԧાર ેԃોધ વગેર ેઆવે ըયાર ેસમજો કે “મારા શરીરના તરંગોમાં ԃોધના િવષની ઝેરીલી 
Ԑિԃયા થઈ રહી છે- જ ે‘જોઈ’ ને રોકવાની છે. ԃોધ વગેરનેે ન પકડો, પણ ‘જુઓ’. જો 
તમને յયાકુળતા ન આવ ેતો સમજો કે કામ થઈ રՑંુ છે. յયાકુળતા તરંગોમાથંી આવે 
છે- િનરાકુળતા આવે તે જԁરી છે.  

 દુજӪન કે અլયન ેઆԵા તરીકે જ જુઓ. બહારના તરંગોને ન જુઓ. િવચારોથી દુ:ખ ન 
ઘટે પણ તરંગોને ‘જુઓ’ તો ӽય. ӽણપણાની ઊӽӪ չપશӪ કરશ.ે દુજӪન յયિԝ પણ 
તરંગોનું ӽળું છે- એટલે յયિԝન ે ચહેરા/નામ/દુગુӪણો/ગુણો વગેરથેી ન જુઓ. રાગ 
પણ નકામો અને Հષે પણ નકામો- બનંેના િવકાર લોહીમાં Ԑસર ેછે. સંતાનોને રાગથી 
ન જુઓ. અિધકાર કે અપԟેા ન રાખો.  

 એકાંતમાં બેસો ըયાર ે શરીર/મનના તરંગો એકબીӽમા ં Ԟાં અથડાય છે તે જુઓ. 
չથાનના તરંગો જુઓ. એકાંતમાં ખાલી ખાલી બેસવાનો મતલબ નથી.  

 ગમે તેવા ખરાબ તરંગો હોય, ઝાડ તેન ેફӱકી દે છે- Ԇહણ નહી ંકર.ે સારા અને ખરાબ 
તરંગોનું જનેે અજંન નથી તે િનરંજન છે. આકાશ/વૃԟો/કુદરત િનરંજન છે. આ બધાંમાં 
િચԱ રાખો તો િચԱ પણ િનરંજન થઈ જશ.ે ગમે તવેી յયિԝ પાસે ન બેસો.  

 ԥાનનો તણખો મેળવવા માટે ԍઢ ԚԺા રાખો કે અંદર ગԀુતՕવ પડેલુ ંછે- તેને હંમેશાં 
સાથે રાખો.  

 પીડાનો િવષાદ થાય અને મંથન થાય ըયાં ԥાન આવશે. ԧાં સગવડતા વધુ છે ըયાં 
ԥાન થવું અઘԀં છે. જો તરંગોને સમӾ ӽઓ તો ગમે તેવી િչથિતમાં ԥાન થઈ જશ.ે 
તરંગોનાં સંવેદનોને વશ થવાથી સમչયાઓ આવે છે. દુ:ખદ અને સુખદ સંવેદનાથી 
દૂર રહીને જુઓ તો બધા જ ԐՇો હલ થઈ ӽય છે.  

 રાગ-Հષેમા ં જોવું એટલે શું તે સમજો- આંખથી જોવંુ તેમ નહી ં પણ અનુભવવું તેવો 
અથӪ થાય છે. સાધનામાં જોવંુ એટલે અંદર અનુભવવુ.ં આંખ તો ફԝ દરવાજો છે. જ ે
જુએ છે ત ેિવચાર જુએ છે- િવચારની દુિનયા છે. તમે Ԟાં જુઓ છો? તમ ેજો િવચારન ે
જુઓ તો ‘જોયંુ’ કહેવાય. જો તમારા િવચાર ેજોયંુ તો બંધન વիયું- તમે જોયંુ તો બંધન 
ઘԪું.  

 જો ԥાનનો તણખો તમારી ખીજ/ગુչસાને જુએ તો તે ગુչસો નુકસાન નહી ંકર.ે  
 જણે ેયથાથӪ ԥાનનો તણખો મેળյયો છે અન ેમાને છે કે “હંુ ગુԀતՕવ સાથે જોડાયેલ 

છંુ” – એટલે તેના અહંકારને નહી ં પણ મનને રાગ-Հષે થશે - જ ે વક વગરના છે, 
કતાӪભાવ નહી ં રહે. յયિԝની ԥાન ન મળવાની յયાકુળતાથી અદંરનો તણખો 
એકિટવ થશ-ે અન ે ધીમે ધીમે કામ કરતો થશ.ે સըસંગને કારણ ે յયિԝને તણખો 
મմયો છે, દીԟા મળી છે. બને તેટલી ӽગૃિત રાખો તો તે કામ કરશ.ે  

 “મારા િવચારો/મન એમ કહે છે કે આ રાગ-Հષે છે”- તેમ િવચારથી જુઓ અને ӽગૃિત 
રાખો તોપણ કામ થશ.ે તમારો આશય રાગ/Հષે/ԃોધનો ન હોય તો તે વક વગરના 
થઈ જશે.  

 વહેવારને સાચવવા Ԟારકે ԃોધ, રાગ કે Հષે કરવા પડે તોપણ અહંકારથી ન કરો.  
 િવચાર જ િવચારને જુએ છે કે આ મારાં બાળકો, પԴી, ગુԀ વગેર ેછે. એટલે તો બંધન 

છે. આંખની આંખથી જુઓ, કાનના કાનથી સાંભળો.  
 “હંુ િવચારોના િવચારથી જોઉં છંુ, સાંભળું છંુ અને માર ેતેને ӽગૃિતથી જોવાના છે” તેમ 

મનમાં રાખો. દુ:ખી થવામાં અહંકારની હાજરી હોય છે, ԧાર ેӽગૃિત જુદી વչતુ છે. 
તેમાં અહંકાર/કતાӪ ԟીણ થાય છે.  

 ગુԀપૂિણӪમાની ઉજવણી/જલસા/પӽૂ-અચӪના/ઉըસવ/જમણવાર – આ બધામાં ન 
પડો – પણ ગુԀપૂિણӪમાના િદવસે બન ેતેટલી ӽગૃિત/મૌન રાખો. છુટકારો ӽગૃિતથી 
જ થાય છે- િԃયાથી નહી.ં આ જ સદગԀુની સવેા છે. અપમાન/ԃોધ વગેરનેે કારણે 
થતી અદંરની રાસાયિણક િԃયા જુઓ. નગેેિટિવટી કે િરએ՘શન ન આપો તે સદગԀુની 
સેવા છે- ગુԀપજૂન છે.  

 



164 
 

સըસંગ ԃમાંક [933] 16 JUL 2006 A+B          

 Ӿવનભર માણસ ӽગૃિત, չવխջ અને સુષિુՃમાં જ રહે છે. આ ԋણ અવչથા અંત:કરણ 
સાથે સંકળાયેલી છે. ચોથી િદશા ગુԀતՕવની કૃપાથી આવે છે- તુયાӪવչથા- જ ે
અંત:કરણની પેલે પારથી આવે છે.  

 શરીરમાં Ԑકૃિત અને ચતેનની ભેળસેળ છે એટલે શાંિત નથી. એટલે જ ચતેન તՕવ છૂટંુ 
પડવું જોઈએ. ԧાર ેતમને “હંુ આ છંુ, હંુ ત ેછંુ” તમે થાય એટલે ચતેન તՕવ દૂિષત થાય 
છે અને સમતા રહેતી નથી.  

 ચેતનને Ԑકૃિત સાથે એકԁપતા થઈ છે એટલે િમթયા ભાવ છે. કટોકટીનો અનુભવ થાય 
તો એકԁપતા તૂટે.  

 તમારી અંદર જ ભગવըશિԝ છુપાયેલી છે તેમા ં Ԑેમ/ԚԺા રાખો. յયિԝને િવચારો 
સાથે એકԁપતા/Ԑેમ છે- જ ે તકલીફ કર ે છે. “માર ે શરીર નથી” તેવો અનુભવ કરવો 
પડશે – એટલે આવી કોઈ յયિԝ હોય જનેે આવો અનુભવ હોય તેના સંપકӪ માં રહો.  

 յયિԝની િમթયાԍિՋન ેલીધ ેપરમાણુઓનો չકંધ જમા થાય છે- જમેાંથી શરીર બને છે 
અને ગાંઠો બને છે. յયિԝને પોતાની ગાઠંો નહી ં દેખાય- તુયાӪવչથામાં જ ત ે ગાઠંો 
દેખાય/ઓગળે.  

 જમે જમે િમթયાըવ તૂટે તેમ તેમ ӽણપણુ ં અદંરથી Ԑગટ થાય. દશӪન સદગુԀ 
આપે/કરાવ.ે દશӪનથી િચԱ અન ે બુિԺની ӽગિૃત આવે. અદંરની ԍિՋ બદલવાની 
જԁર છે. િમթયાԍિՋ તોડવાની છે.  

 તમારી IQ, િવચારો – કઈં જ સըય નથી- આ બાબત չવીકારો. બધાને પોતાની Ԑિતભા 
અને બુિԺ સાથે એકԁપતા છે. (હંુ કલાકાર, ડો՘ટર... વગેર)ે તમે તો શરીરના પણ 
માિલક નથી. શરીર તમન ેઅપાયેલુ ંછે.  

 સદગુԀ તયુાӪથી જ જણાય છે. માԋ ભાવ હોય ત ેિવકાર છે. “હંુ જ ેકઈં પણ કԀં છંુ તે 
મારી અંદરના પԀુષ/પરમતՕવને જગાડવા માટે કԀં છંુ” તેમ િચԱમાં ભાવ રાખો. જ ે
કરવાનું છે તે બાՑ નહી ંપણ – અદંર જ પԀુષાથӪ કરવાનો છે.  

 ચોટેંલા િચԱને જુદંુ/િવરԝ કરીને બહાર કાઢો. આવો ભાવ સવાર ેઊઠો ըયારથી રાԋે 
સૂઓ ըયાં સુધી સતત રાખો. અંત:કરણને સતત ચો՚ખુ/ંશԺુ રાખો. મન/વચન/કાયાને 
મમતાથી છૂટા રાખો. બીӽના અિભમાન/અહંકાર/બુિԺનો ઝાઝો િવચાર ન કરવો- 
પણ તમારા અહંકાર/અિભમાન/બુિԺને સતત જુઓ. મնુકેલી અદંર રહેલા આԵાને 
નથી – પણ અદંરની અહંકારની ગાંઠને પીડા થાય છે.  

 જ ેસગવડતાનું સુખ ભોગવે છે તે તમારો અહંકાર છે. સુખ ભોગવવાને બદલ ે‘જુઓ’. 
ફԝ સըસંગ સાભંળવો ત ેિચԱશુિԺ નથી.  

 તમાԀં અપમાન/અլયાય થાય તે િનિમԱ છે. આમ થાય ըયાર ે તમે ગչુસ ે થાઓ તો 
કારણ તમારી અદંર જ છે. કારણ નાબૂદ કરવાનો ԐયԴ કરો.  

 જլમ લીધો કે તરત જ કટોકટી શԁ. કટોકટી (મըૃયુ) નો չવીકાર કરશો તો જ અહંકાર 
ઢીલો પડશ.ે મըૃયુનો ખતરો કાયમ છે જ. તમારી હાર-Ӿતમાં ચોટંી ન રહો. મુમԟુુ 
બનો- મુિԝની ઈ՞છા રાખો. બીӽને હરાવવાની ઈ՞છા ન રાખો- પણ તમારી 
તજેિչવતા Ԑગટ કરો. બીӽને હરાવવા ન રમો.  

 બીӽની સારી વչતુ/સુખ/Ԑગિત જોઈને રાӾ થવું – તેને મિુદતા કહે છે. પણ આપણે 
તો ઈષાӪ/Հષે જ કરીએ છીએ.  

 વહેવારમાં ખોટંુ થાય કે કોઈને દુ:ખ અપાઈ ӽય તો િચԱથી ԐાથӪના કરો કે “મારાથી 
ખોટંુ થઈ ગયું છે/કોઈને દુ:ખ અપાઈ ગયું છે”- તો આ વչતુ તમાર ેચોપડે જમા નહી ં
થાય. હંુપણુ/ંમાિલકીપણુ ંન રાખો.  

 એકԁપતા એટલે ԁપ/િԃયા સાથે એક થઈ જવંુ – પણ ԥાની સાથે એકԁપ થવું ત ેજુદંુ 
છે- તે એકતા છે. ԥાનીની દશા Ԑકૃિતથી છૂટી પડેલી છે. તે દશા સાથે િજԥાસુ એક 
થાય છે- એટલે յયિԝન ેપોતાનો અને ԥાનીનો આԵા એક લાગે છે. આ એકતા સાથે 
ԥાનીનાં વેણ ӽગૃિત લાવે છે.  



165 
 

 જમે જમે ԥાની સાથે એકતા વધતી ӽય તેમ તેમ બુિԺ ગૌણ થતી ӽય- નામની 
ӽગૃિત ઘટતી ӽય. બુિԺ/չમૃિત પોતાનાં હિથયારો હેઠા મૂકે છે. ԥાનીના յયિԝըવ 
સાથે નહી ં – તેની દશા સાથે એકતા કરો. ԥાનીથી Ԑભાિવત થાઓ તે એકતા નથી- 
પણ એકԁપતા છે. એકતા નહી ંતૂટે પણ એકԁપતા તૂટે.  

 Ԛી અરિવંદનુ ં ‘અિતમનસ’ બહારથી આવે છે. જનેે અિતમનસ ԐાՃ થયું હોય તેણ ે
իયાન/સાધના કરવી ન પડ.ે Ԑકૃિત ચો՚ખી થઈ ӽય.  

 յયિԝના յયિԝըવ સાથે એકԁપ ન થાઓ- પણ ӽગૃિતથી તેન ે ӽણો- તો 
ӽગૃિતમા ંજઈ રՑા છો. દશા સાથે એકતા રાખો. յયિԝըવના પરમાણઓુ િવનાશક 
છે- તેની સાથે એકԁપતા ન કરો.  

 ԥાનીનંુ શરીર અને յયિԝըવ પરમાણુઓ છે- તેમાં નહી ંપણ તેની તુયાӪવչથા સાથ ે
એકતા કરો.  

 કોઈને પોતાનો Ԑકાશ નથી પણ ԥાની અને તેની તુયાӪવչથા સાથે સતત એકતા હોય તે 
મըૃયુ સુધાર ે? 

 આ િકչસામા ં յયિԝએ પોતાનું મન છોડી દીધંુ છે. ԥાનીના ԥાનનો Ԑવાહ તેમાં 
વહેશ-ે કારણ કે તે ԥાની સાથે એકતા અનુભવે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [934] 06 AUG 2006 A+B          

 આપણી અંદર Ԑકૃિત અને અિવનાશી તՕવ બંને છે. તો પછી ફԝ Ԑકૃિત જ કેમ 
આપોઆપ Ԑગટ થાય છે? અિવનાશી તՕવ કેમ નહી ં?  

 Ԑકૃિત હંમેશાં յયԝ થવા માટે જ છે. શԺુ તՕવ હંમેશા ં છુપાયેલું રહેવા માટે છે. 
આસુરી શિԝ, અશԺુ શિԝ, શુભ શિԝ આ બધા ંԐગટ થાય છે, પણ શભુ એ શુԺ 
નથી- તે Ԑકૃિતનો ભાગ છે. Ԑકૃિત શુԺન ે ન ઓળખે પણ શԺુ પરાચતેના Ԑકૃિતન ે
ઓળખે છે.  

 Ԑકૃિતને તાળુ ંમારી શકાતું નથી. તે હંમેશા ંԐગટ થશ.ે કઈં ન કરવું તે પણ Ԑકૃિત છે. તે 
Ԑથમથી છે જ. આપણું յયિԝըવ/Ԑભાવ Ԑકૃિતમાથંી જ આવેલ છે. એટલે 
յયિԝըવમાં Ԑકૃિતના પરમાણુઓનો િહસાબ Ԑગટ થયેલો છે. Ԑકૃિત 24 કલાક, Պાસે 
Պાસ ે Ԑગટ થયા જ કર ે છે. શુભ ભાવ પણ Ԑકૃિતને જ ફેલાવશ.ે આ શભુ ભાવ 
અનુકૂળતા આપશે પણ તેનાથી કճયાણ નહી ં થાય/જլમમરણ નહી ં ӽય. શુભ 
ભાવ/િԃયામા ંશિԝ ન ખચӷ.  

 જનેે આિધ/յયાિધ/ઉપાિધમાંથી છૂટવું હોય તેને આիયાિԵક յયિԝ કહેવાય. અંદરના 
ગુԀતՕવની છાયામાં શરણ લેવુ ંઅને Ԑકૃિતનું ԁપ જોવું.  

 ગમે તેવી સારી/ખરાબ Ԑકૃિત હોય, તેને તમારી ન માનો. Ԑકૃિતમા ંજ ેકઈં Ԑગટ થાય 
છે તે નીકળવા માટે જ Ԑગટ થાય છે. એટલે ફԝ ’જુઓ’. 

 Ԑકૃિતને શુԺ કરવાની મથામણ કરવાન ેબદલ ેફԝ ‘જોવુ’ં- એટલે જ ેյયિԝ જોવામાં 
શિԝ ખચӲ છે તેની શિુԺ વધશ-ે ભલે તે શુિԺ બહારથી ન દેખાય. તમને તમારી 
િચԱશુિԺ નહી ંદેખાય- પણ ԥાનીને દેખાય.  

 લોકો પાસે િચԱશુિԺવાળી յયિԝ Ԟાં છે તે પારખવાની શિԝ નથી. તમ ે માԋ 
ભાવ/િવચાર/પાંિડըય ઉપર વજન આխયું છે.  

 તમને સમજણનું આકષӪણ થવું જોઈએ. સમજણ Ԑકૃિતની પેલે પારથી આવે છે. તમારી 
બુિԺથી સમજણ કે પરાશિԝ ન આવ.ે જનેા પર ભગવાનની કૃપા થાય છે તેને 
પરાબિુԺ મળે અન ે આ પરાબિુԺ Հારા જ સમજણ મળે છે. તેમાં 
અહંકાર/કટુતા/આળસ/ઘમંડ ન આવે. ԐાથӪના કરો કે માર ે બુિԺશાળી નહી ં પણ 
સમજણવાળા થવું છે.  

 Ԑકૃિતમા ંસારા થવા માટેનો સંઘષӪ ચાલે છે- તેમાં શિԝ ન ખચӷ. તેથી િચԱ િવિԟՃ 
થાય છે. ԧાર ેԐકૃિત િવપરીત િદશામા ંચાલે ըયાર ેશિુԺને યાદ ન કરો – પણ કહો કે 
મારો સંબંધ ગુԀતՕવ સાથે છે. તે સંબંધથી હંુ Ԑકૃિતને સમӾ રՑો છંુ. અլયન ે
સમજવામા ંશિԝ ન ખચӷ. બીӽનાં કટુ વણેથી ઘાયલ થયા છો તો શાંત થઈ ӽઓ- 



166 
 

જમે તાવ આવે છે તો આરામ કરો છો તેમ- કારણ કે Ԑકૃિત બીમાર/માદંી પડી ગઈ છે. 
કોઈ િԃયા ન કરો. જો અહંકારથી ઉપાય કરશો તો તમને 
પરાબિુԺ/સમજણ/ભગવાનનો ખપ નથી - તેમ કહેવાશ.ે  

 Ԟારકે વહેવારની ԍિՋએ ઉપાય કરવા પણ પડ-ે પણ ઉપાય ԚԺા સાથે કરો કે 
‘પરાશિԝ જ ઉપાય કરી રહી છે’. અહંકાર વગર કરો. ઉપાય કરવો જ પડે તો શરમથી 
કરો કે માર ેઅહંકાર વાપરવો પડે છે. ભગવાન શરમની નોધં લે છે.  

 શરીરમાં આԵા નથી પણ આԵા/ચેતનાની յયાપકતામાં શરીર છે. બુિԺથી બધા 
ફાયદા મેળવ ેતે નકુસાનમાં છે – પણ જ ેસમજણથી ચાલે તેન ે દુ:ખ આવે તોપણ ત ે
ફાયદામાં છે- કારણ કે પરાબુિԺ/પરાશિԝ ӽગૃત થાય છે. સձયક્ બુિԺ એટલે 
સમજણવાળી સીધી બુિԺ. મનુոયની બિુԺ (સձયક્ બુિԺ) જ તેનો િમԋ છે અને બિુԺ 
(સામાլય – આડી બુિԺ) જ તેનો શԋુ છે.  

 Ԑԥા સતત ન હોય- તેના չપાકӪ  હોય. પણ બિુԺ તો કાયમ હાજર જ હોય છે – એટલે 
જ સձયક્ બુિԺ յયવહારમાં મદદ કર ેછે. આ સձયક્ બુિԺ મહત તՕવ છે- જ ેઆԵાની 
નӾક છે.  

 ભૂતકાળમાં તમ ે પթથર/Ӿવ-જંતુ/Ԑાણી/દેવ – આ બધું જ હતા- અન ે તમે માլયું કે 
“આ શરીર જ માԀં છે”- જ ેમોટંુ અԥાન છે. આ અԥાને હોવાપણાને દબાવી દીધંુ છે. 
તમે માની લીધું છે કે તમ ેિહլદુ/િપતા/પુԋ/પિત પԀુષ વગેર ેછો- જ ેનડતર છે.  

 આ શરીર તમને તમારા સજંોગને કારણે મմયુ ંછે પણ તમારો չવભાવ શરીરનો નથી. 
જો શરીર 100% ચો՚ખું થાય તો તે ટકી ન શકે. તમે માનો છો કે આ શરીર માԀં છે 
અને માર ેઆ શરીરમાં આԵસાԟાըકાર કરવો છે.  

 ચેતના શરીરથી છૂટી પડ ેઅને શરીર/મન છૂટા પડી ӽય તે જ આԵસાԟાըકાર છે. આ 
શરીરમાં આԵસાԟાըકાર ન હોય- પણ ચેતનશિԝ/આԵામાથંી શરીરને કાઢી 
નાખવાનું છે. તમાર ે ઇિլԍયોથી સમજણ/ԥાન મેળવવું છે- જ ે ખોટંુ છે. ઇિլԍયો તો 
તેના չવભાવમાં જ વતӪશ.ે તમે ઇિլԍયોથી અલગ થાઓ. તનેા ગલુામ બլયા છો તે ન 
થાઓ. ઇિլԍયોની શિԝ અપરાશિԝ છે- તેમાથંી નીકળીને પરાશિԝમાં આવો. જો 
શરીરનું અનુસંધાન ઘટાડો તો ԃોધ, લોભ, મોહ, ઈષાӪ વગેર ેબધું ઘટી જશ.ે મુમԟુુએ 
સમજણ રાખવી કે “હંુ આ શરીરથી અલગ થઈ ӽઉં”.  

  બુિԺવાદી ન થાઓ. સારી ઘટનામાથંી ઘણી વખત સમજણ નહી ં આવ.ે ӽગૃિત 
રાખો- નિહતર સારી ઘટનામાં તમે વહી જશો. ԧાર ે
િવપરીત/નેગેિટવ/ખટપટ/કાવાદાવાનું વાતાવરણ હોય તેની વ՞ચે જ ӽગિૃત 
રાખવાની છે. િજંદગી કુԀԟેԋ  છે.  

 કેટલાક લોકોને સԤનતાનો અહંકાર હોય છે- પણ સԤનતાથી દુ:ખ દૂર નહી ંથાય- 
શԺુ સમજણમાં ӽઓ. સԤનતા વહેવારમા ં ઉપયોગી છે- પણ તમ ે સમજણના 
પԟમાં રહો- સમજણની આંખથી જુઓ. સԤનતા/દુજӪનતાના ՀլՀમાંથી બહાર 
નીકળો. યાદ રાખો કે વહેવારમા ંસԤનતા છોડવાની નથી.  

 કમӷના િહસાબને કારણે તમે ચોԜસ કુટંુબ/સըસંગ/સમાજ/ધમӪમાં મુકાયા છો. એટલે 
જ પસદંગી વગરની ӽગિૃત રાખો અને કમӷનો િહસાબ પૂરો કરો.  

સըસંગ ԃમાંક [935] 20 AUG 2006 A          

 અંતરમા ંજ ેભાવ થાય છે તે શું છે? ત ેԞાંથી ઉદભવે છે અન ેભાવ આપતી કે મેળવતી 
વખતે કેમ વતӪવુ ંજોઈએ? 

 સામાլય રીતે ભાવ શરીર/મન/Ԃદયનો હોય છે. Ԑԥાનો પણ ભાવ હોય છે. મԝુ 
પુԀષ Ԑԥાના ભાવ/અભાવ બંનેથી મુԝ હોય છે- જ ેԥાનનું અંિતમ ચરણ છે.  

 જડ વչતુ પણ તરંગની બનેલી હોય છે- Ӿવંત હોય છે. જ ેકઈં િԃયા કરો તે ભાવથી 
કરો- તેથી મનોદબાણ ઘટે.  

 અિવનાશી તՕવો- 1. ચેતન   2. જડ   3. આકાશ  4. કાળ  5. અԍնય ગિતસહાયક   6. 
િչથિતસહાયક.  



167 
 

 િવવેકભાવથી Ӿવો. બુિԺશાળી હો – તોપણ չવછંદ ન બનો. Ӿવનમાં ભાવન ે
Ԑાધાլય આપવુ.ં  

 લોકો લાગણીને પણ ભાવ કહે છે. અંગત લાગણીને ભાવ ન કહેવાય. સંતાનો Ԑըયે 
લાગણીવેડા ન કરો- પણ ભાવ રાખો. ભાવ તટչથ છે પણ લાગણીવેડાથી Ӿવન/મըૃયુ 
વધે છે. તમારા લાગણીના સંબંધોને ભાવમાં ફેરવી નાખો. લાગણીમા ં જો સામેની 
յયિԝ પડઘો ન પાડે તો દુ:ખ થાય. તટչથ ભાવ રાખવો. ભાવથી સુખ આવે છે. 
લાગણીથી Ԑકૃિતનુ/ંસչંકારનુ/ંસંવેદનાનું સુખ આવે છે- આ સારી સંવદેના છે- પણ 
ભાવથી Ӿવવું તે ઊંચાઈ/Height છે.  

 લાગણીનું મૂળ સչંકારોની સંવેદનામાં છે (મારા િપતા, મારો પુԋ વગેર.ે..) – જ ેવધ ુન ે
વધુ ગાંઠ પાડે છે- એટલે ભાવ રાખો. દરકે ચેતનવાળી વչતુને ‘માԀં-તાԀં’ વગર Ԑણામ 
કરો – જ ેભાવ છે. ભાવમાં દરકેનું સાԀં થાય તેમ ઈ՞છા કરાય છે. ભાવનું કેլԍ յયિԝની 
િવવેક બુિԺમાં છે- તેનાથી મે՛ջેિટક સેլટર ઊભું થાય છે.  

 િવવેક એ સમજણવાળી મહત બુિԺમાથંી આવે છે- ԧાર ેિવનય ԥાનમાથંી આવે છે. 
િવનય ઊંડી વչત ુ છે. િવવેકવાળી յયિԝ દરકે સાથે સમજણથી વતӪશ.ે લાગણીથી 
વેરઝેર આવે છે- પણ ભાવથી િવકાસ થશ.ે ભાવમાં અપેԟા ન હોય.  

 յયવહારની ԍિՋએ ભાવ સારો છે – પણ ભાવનું બીજ પણ અપરાશિԝમાં છે,  પરામા ં
નથી. ભાવ અંત:કરણમાથંી આવે છે. ભાવમા/ંિવવેકમાં આિધ/յયાિધ/ઉપાિધ 
કાઢવાની શિԝ નથી, દુ:ખને બાળવાની શિԝ નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [935] 20 AUG 2006 B          

 સըસંગમાં મԋૈી/Ԑીિતનો ભાવ હોય તો ԥાનીનંુ ԥાન અંદર ઊતર ેછે. પણ બુિԺ ટાઈટ 
હોય તો ԥાન ઊતરતુ ંનથી. તો શું કરવુ?ં 

 Ԛોતાને ԥાની Ԑըયે પોતાપણું હોવંુ જોઈએ- તેથી તેના મન, બુિԺનો ભય નીકળી ӽય. 
ԥાની Ԑըયે અંતરની મԋૈી અને Ԃદયનો ભાવ રાખો. આવા ભાવવાળી બુિԺને લાભ 
થાય છે. ԧાર ેસըસંગનો Ԑકાશ ચાલુ હોય ըયાર ેપોતાના ԥાન કે બુિԺન ેઆગળ ન 
કરો. “હંુ કઈં ӽણતો નથી” તેવા ભાવ સાથે ԥાનીને સાભંળો.  

 તમારો અહંકાર ԥાનને ӽણતો જ નથી, તેથી અહંકાર ԥાન ન મેળવી શકે. ӽણવું 
એટલે અનભુવવુ.ં બાકી તો չમૃિતની માિહતી છે.  

 િવનય હોય તે પોતાના અહંકારને ચોકડી માર ે છે- તેન ે ԥાન થાય. અદંર જુઓ અન ે
અંદરની ગિત/ԍնયો જુઓ.  

 બુિԺ અહંકારનું પિરણામ છે. ӽણનાર તો અદંર બેઠો છે. બહારની વչતુઓનું ԥાન 
બુિԺથી થાય છે- જ ેԥાન નથી.  

 ӽગૃિતના બે Ԑકાર છે. : 1. કામ કરતી વખતે બુિԺની બાՑ ӽગૃિત  2. અંતમુӪખ 
થાઓ ըયાર ેઅદંરની બુિԺની ӽગૃિત.  

 જો Ԑԥા ન હોય અને બુિԺની સՔૂમ ӽગૃિત હશે તો તેમા ંજ ેદોષ દેખાશે, તે દોષ ઢીલો 
થઈ જશ.ે હવે ԧાર ેԐԥા ӽગૃત થશે ըયાર ેતે તરત જશ.ે જમે જમે Ԑԥા ԥાનમય થતી 
જશે પછી તો ԥાન જ રહે છે.  

 મન અનેક જ՛યાએ હોય પણ િચԱ એક જ જ՛યાએ હોય. એટલે չથૂળ ӽગૃિત ન રહેતી 
હોય તો િચԱ એક જ કામમાં રાખવંુ. દા.ત. માԋ જમો. (TV/Mobile/વાતો  વગર)- તો 
ӽગૃિત ડેવલોપ થવામાં મદદ મળે.  

 Ԟારકે ӽગૃિત ઓછી પડે તો તેના કોઈ રչતા છે?  
 કારણો છે કે બાՑ સજંોગોનું દબાણ, બહારના લોકોનું દબાણ, મન/બુિԺના յયԝ 

ઢાચંામાં બહારના/અંદરના  ԍյય/ԟેԋ/કાળે કબજો લઈ લીધો છે. સજંોગોન ે
Ԑેમ/ભાવ/સમજણથી જુઓ તો ӽગૃિત વધશ.ે  

 જો કમӪનો સજંોગ ન હોય/કારણ ન હોય તોપણ મગજ તપેલું રહેતું હોય (ԃોધ નહી)ં – 
તો સમજણનો તાપ ӽગિૃત વધાર-ે પણ વહેવારનો તાપ ӽગૃિત ઘટાડશ.ે  



168 
 

 આ વչત ુ‘જોવા’ થી નહી ંӽય – પણ આંતરતપ જોઈશ.ે ԥાનીને ԐાથӪના કરો કે “મારી 
શિԝ ઓછી પડે છે”. િનરંતર જોડાવું પડે.  

 અવકાશમાં અનેક ઇՋ/અિનՋ તરંગો હોય છે -  જ ેમનમાં ઘૂસી ӽય છે અને કબજો 
લઈ લે છે. તમારી ӽગૃિત ઓછી પડે તો ԥાનીની ӽગૃિતને Ԃદયથી આՓાન કરો- તે 
ચોԜસ કામ કરશ ેઅને તમાԀં મન શાતં થશ.ે માԋ તમારી ӽગૃિત ઉપર િવՊાસ ન 
કરવો. િવચાર ેન ચડો કે િચંતા ન કરો- તે નેગેિટવ તરંગોને ખӱચશ.ે  

 સકામ એટલ ેશુ?ં – ઇિլԍયોની કામના હોય ત ેસકામ  કહેવાય. અહી ંӽગૃિત ઓછી 
પડે છે એટલે અંતિરԟની ઊӽӪ અને ԥાનીની શિԝને આՓાન કરીએ છીએ – તે વչતુ 
સકામ ન કહેવાય. અહી ં શિԝનું આՓાન કરવું તે સકામતા નથી. અԟરનુ ં
ભજન/આՓાન સકામતા નથી- િનոકામતા છે.  

સըસંગ ԃમાંક [936] 03 SEP 2006 A+B          

 િવચાર શું છે? તે ખરખેર Ӿવન શિԝ છે? પદાથӪ છે? સજӪનાԵક શિԝ છે? નસીબને 
વણે છે? સારા-ખરાબ િવચાર શું સરખા િવચારને આકષӲ છે? ԥાની િવચાર/તરંગોથી 
જગતની સેવા કર ેછે? િવચારો િવશ ેԐકાશ પાડવા િવનંતી.  

 મનુոય પોતાની અંદર શկદોમા ં િવચરણ કર ે છે. જો ԍિՋ ԐાՃ થઈ ӽય તો તે મોԟ 
તરફ લઈ ӽય છે- નિહતર તે િવચારવાયુ બને છે. િવચારને ԥાન સાથે સંબંધ નથી. 
ԥાન એ ԥાતા-ԍՋા છે, જ ેશરીરથી જુદો છે.  

 ԧાર ે શરીરમાં બહારથી સંવદેના આવે ત ે સંવદેનનું Ԑતીક Ԑગટ થાય છે- તેનાથી 
િવચારનો જլમ થાય છે. ઉԱમમાં ઉԱમ િવચાર હોય તો તેને પણ આԵા સાથે લેવા 
દેવા નથી. આԵા વાણીને ઓળખતો નથી. અદંરના સંչકારનું કેլԍ િવચારને પકડે છે.  

 િવચારને વજન ન આપો તો ચાલે- પણ ԥાન નથી થયું એટલે િવચાર જોઈએ. પોતાના 
મનને ઈՊર તરફ વાળવા ગીતા/ઉપિનષદ/ԥાનીના િવચારો ઉપયોગી છે- પણ 
ԥાનમા ંિવચાર નકામા છે.  

 જ ે િવચાર չવԥાન/દુ:ખમુિԝમાં મદદ કર ે તેવા િવચાર રાખવા અને િવચારથી 
સમજણ ԐાՃ થઈ ӽય પછી િવચાર નકામા.  

 િવચાર પદાથӪ છે- તેના પરમાણુઓ હોય છે. સમજણ પોતાની છે- િવચાર પારકા છે.  
 સըસંગમાં િવચારો ન પકડો- પણ તેમાથંી આવતી ԍિՋ/સઝૂ/સમજણને તારવીને પી 

ӽઓ.  
 સંકճપ/િવકճપ/ભય/ԃોધ આ બધા િવચારો જ છે. જ ે િવચારથી સમતા ભાવ 

Ԑગટે/ԍՋાભાવ Ԑગટે તવેા િવચારને થોડો વખત બુિԺમાં પકડી રાખો- પછી તેને છોડી 
દો.  

 જ ે લોકોને અહંકાર હોય- તે િવચારથી ખસી શકતા નથી- કે “અમે 
વૈոણવ/જનૈ/Ԑણામી/વેદાતંી ... છીએ” - આ બધા િવચાર છે. ԧાં સુધી આવા િવચાર 
હોય ըયાં સુધી િનિવӪકճપ દશા ન આવે.  

 િવચારો શાતં કરી નાખો પણ સમજણ એ પાિથӪવ/ભૌિતક નથી. ત ેસત, િચԱ કે આનદં 
પણ નથી. સમજણ એ સાર છે. સમજણમા ંરસ ધરાવો.  

 ગાઢ ઊંઘમા ં િવચારો સાથે સંબંધ કપાઈ ગયો એટલે સવાર ેઆનંદ આવે છે. માણસ 
પોતાને સતત આવતા િવચારોથી ખӱચાય છે- એટલે થાક લાગે અને ઊંઘની જԁર પડ.ે  

 માԀં નામ, કુટંુબ, ԥાિત, ધમӪ, સըસંગ, માԀં શરીર – આવા કોઈ પણ ӽતના િવચારો 
ચાલે નહી.ં મોટા ભાગનાં દદӷ િવચારથી થાય છે. િવચારો જլમ-મըૃયુ વધાર ેછે.  

 િવચાર ભલે આવ-ે તમારી તેની સાથે આસિԝ ન રાખો. િવચારો એ તમાԀં હોવાપણું 
નથી. િવચારમાંથી ભય આવે છે- કે આમ થશ ેતો? વગેર.ે  

 િવચારો સાથે અહમ/મોહ/મમતા/રાગ/Հષે ચોટેં છે એટલે તે બીӽ સાથે ઝઘડો/ખનૂ 
વગેર ેકરાવે છે. તોફાન િવચારોનું છે.  

 િવચારમા ંસારા/ખરાબ, ઊંચા/નીચા જવેું ન હોય. આ બધુ ંઅહંકાર માટે છે. આજનો 
સારો િવચાર કાલે ખરાબ હોઈ શકે છે.  



169 
 

 ભલે ધાિમӪક પુչતક વાચંો પણ િવચાર છોડવાના છે- નિહતર સત તՕવ નહી ંӽગે.  
 ચેતનશિԝ ӽગી ӽય પછી બુિԺ નકામી છે- તેની િકંમત નથી. ચૈતլયની 

ӽગૃિત/પરાબિુԺ જ મહՕવની છે. ӽગૃિત ફԝ Ԑકાશ ફӱ કે- તે િવચરણ ન કર.ે મન 
િવચરણ કર ે છે. ӽગૃિત હોય તો િવચરણ બંધ થઈ ӽય છે. ԥાની પુԀષો ӽગરણન ે
શીખવે છે.  

 પુչતકને બદલે િવચારોને વાંચવાનું શԁ કરો. આંખની આંખથી જુઓ, કાનના કાનથી 
સાંભળો- તો તે િવચરણ નહી ંકરાવે. િવચારોનો અհયાસ કરો.  

 રાԋે ઊંઘ ન આવ,ે િવચારો આવતા હોય તો માԋ તેને જુઓ- તો ધીમે ધીમે જોનાર 
છવાઈ જશે- િવચારો શમી જશ.ે િવચારોથી બીવંુ નહી.ં લોકો પોતાના િવચારોને માણે 
છે- આ ટેવને તોડો.  

 ӽગૃિત જુદી નથી. ԧાર ે તમ ે ӽગિૃતમાં આવો છો ըયાર ે તમ ે ԥાનીની ӽગિૃતમાં 
આવી જ ગયા. આકાશ બધે જુદંુ નથી, દિરયો બધે જુદો નથી- એક જ છે.  

 ԧાર ેતમે દેવતા/ԥાનીને આՓાન કરો છો – તે આՓાન અહંકારનું નથી/નામનું નથી 
પણ અદંરની ચતૈլયસԱાએ આՓાન કયુӭ – એટલે સામે ટેિલફોન પહોચંી ગયો અને 
એટલે તાըકાિલક તે શિԝ એિ՘ટવ થશે, દુ:ખ ઊડી જશ.ે તમારી ӽગૃિત 24 કલાક 
નહી ંરહે- એટલે જ ԥાનીને આՓાન કરો – તો ઊંઘમાં પણ તમે ԥાની સાથે જોડાયેલા 
રહો છો.  

 તમે જો સતત ԥાની સાથે જોડાયેલા રહો તો ભԝ છો પણ અનાԵમાં ભળી ӽઓ તો 
િવભԝ છો. સըસંગ િસવાયના સમયમાં લોકો િવભԝ થઈ ӽય છે – જ ેખોટંુ છે.  

 સતત અનુભવો કે કટોકટી છે/મըૃયુ ગમે ըયાર ેઆવી શકે છે- તો ӽગૃિત રહેશ-ે અને 
મનના િવચરણના ԍՋા થશો.  

 ԃોધ/ભય/િચંતા વગેરમેાં કહો કે “આ હંુ નથી”- તનેા ԥાતા-ԍՋા બનીને તનેે જુઓ- તો 
આ બધું જશે. આ બધાથી છૂટાપણું અનુભવો.  

 લોકો સչંકાર, િવચાર, બિુԺ વગેરથેી છૂટા નથી થઈ શકતા. જુઓ કે શરીર ચાલી રՑંુ 
છે અને હંુ જોઈ રՑો છંુ. ӽગૃિત રાખો.  

 શરીર છૂટતું હોય ըયાર ેફԝ ԍՋા બનો કે – “શરીર મરી રՑંુ છે અને હંુ ӽઉં છંુ- મને 
કઈં થતું નથી”. જો રોજ Ԑેિ՘ટસ કરો તો જ આ વչતુ મըૃયુ વખતે થશે.  

 ӽગો ըયાર ેજુઓ કે “આજનો સૂયӪ/સવાર/આપિԱ/આનંદ/િચંતા આ બધું જ નવું છે.” 
કારણ કે ӽગૃિત કાયમી નવી જ છે.  

 કાળનું તՕવ શરીર/મનન ેչપશӲ છે. જો મનથી ઉપર ઊઠી ӽઓ તો કાળ չપશӪ ન કરી 
શકે. જ ે յયિԝ દૂરથી મનને જોઈ રહી છે તે હંમેશાં નવું જુએ છે. તમારી ԍિՋ 
ӽગૃિતમા ંજ રાખો. તમે આખં બંધ કરીન ેબેસતા નથી અન ેિવચારોને જોનાર બનતા 
નથી- જ ેખોટંુ છે. તમ ેતમારા મનથી છૂટા રહો- તમે મન/બુિԺ/િવચારԁપે નથી. ભલે 
વ՞ચે ભુલાઈ ӽય- યાદ આવે એટલે ફરીથી ӽગૃિતથી ԍՋા બનો. આ વչત ુ
તપ/પુչતકો કે ધમӪથી નહી ંબને. ӽગૃિત એ જ તમાԀં તપ છે.  

 જનેો અહમ Ԑબળ હશે તે સારા સારા િવચારોની જ વાત કરશ.ે તેને િચનગારી નહી ં
ગમે. પણ આવી յયિԝના િવચારોના Ԑભાવમાં આવી ન જવંુ.  

 તણખો ન મմયો હોય તો ઊંચી ગરજ હંમેશાં રાખો કે “મને ԥાનનો તણખો મળે”. 
િચનગારીની Ԑીત રાખો/ઝંખના રાખો/તીԙતા રાખો – તો િચનગારી મળશ.ે  

 સુખ મેળવવા માટે અંદર ‘જોવાનુ’ં નથી- તે એક િવચાર/વાસના છે. ԥાતા-ԍՋા તમારા 
િવચારને જુએ- મતલબ કે મનને હળવાશથી જોવાનું છે- કામ આવી પեયું છે તેમ નથી 
જોવાનંુ. જો તેમ કરશો તો ԥાતા-ԍՋા દબાતો જશ.ે   

 ‘જોવાનંુ છે’– તેમ કાયӪ તરીકે લેશો તો તે કાયӪ અહંકાર કરશ.ે ખબૂ હળવાશથી 
સાધનાના ભાર વગર આનંદથી ‘જોવાનુ’ં છે. શԁઆતમાં તો મનનો સՔૂમ ભાગ જ 
չથૂળ મનને જોશે. પરંતુ સՔૂમ મનને તો Ԑԥા જ જોઈ શકે. આ સՔૂમ મન તમારા 
પુԀષાથӪથી નહી ં દેખાય – તે સમજો- પણ ӽગૃત શિԝ કે ԥાનીનંુ આՓાન કરો તો 



170 
 

તેની સહાયથી થશ.ે અદંરની ӽગૃિતન ે અવકાશ આપતા રહો (કાયӪ તરીકે નહી)ં – 
એટલે મન ખાલી/નીરવ થતું ӽય.  

 તમે સાધક છો તેવો બોજ ન રાખો. સહજતાથી – આળસ વગર- ઉતાવળ વગર ԧાર ે
યાદ આવે ըયાર ે ‘જોવાનુ’ં ચાલુ જ રાખો. ભાર વગર હળવાશથી જ કરો. તમારી 
સાધના/આիયાિԵકતા/“માર ે મુԝ થવું છે” – તેવો બધો જ ભાર કાઢો. કૃિԋમતાથી 
ફેરફાર ન કરો- પણ “હંુ જવેો છંુ તેવો છંુ” – તેમ રાખીને જ કરો.  

 Ԑકૃિત જટેલી કમજોરી/રાકંપણું અનુભવે તેટલું ગુԀતՕવ ӽગૃત થાય. Ԑકૃિતને જોવાની 
છે.  

 મનને જોવાનો અհયાસ ચાલુ હોય ըયાર ેઅમુક પરમાણુ ગરમ હોય, કેટલાક ઠંડા હોય 
અને ચેતનથી દૂર ખӱચ.ે લોભ/ԃોધના પરમાણુ આյયા- આ બધાને વશ ન થાઓ પણ 
‘જુઓ’. વશ થઈન ેԃોધ ન કરો. ‘જોતા ંજોતા’ં – յયવહારમાં ԃોધ કરી શકો, પણ જોયા 
વગર નહી.ં ԃોધ આવે પણ ત ે પરમાણુ ӽગૃિતથી ઠંડા પડી ӽય. મનથી આ ઠંડા 
પરમાણુઓ જોવાય છે- જ ે સձયક્ ԥાન છે. ԃોધ આવે પણ એટલું સારાપણું હોય કે 
કંટӬ ોલ કર-ે પણ કંટӬ ોલમાં ઘણી શિԝ ખચાӪય- પણ સձયક્ ԥાન – સમિકત- હોય 
તેનામા ંԥાનના/સમજણના પરમાણુઓ છે.   

 ԧાર ેપણ સમય મળે ըયાર ેપરમાણુઓને જુઓ- આ જોવામા ંતમે એકલા નથી, કોઈ 
બીӾ શિԝ પણ સાથે છે. ફԝ ‘જુઓ’. પરમાણુઓને ઠંડા કરવાનો ટાગӲટ ન રાખો.  

 કોઈ પણ કાયӪ કરો, તમાԀં િચԱ ભગવાન/ԥાનીમા ં જ રાખો- તેથી કામમા ં તમારો 
અહંકાર નહી ંઆવે- ફળ ઊંચા આવશ.ે “મને કંઈ આવડતું નથી/ખબર પડતી નથી” 
તેમ રાખો તો તમારા અહંકારને બદલે તમારી િચિતશિԝ કામ કરશ.ે  

 િવવેક એ સારી Ԑકૃિતનો չવભાવ છે, ԧાર ેિવનય એ આԵાનો չવભાવ છે.  
 તճલીનતા એટલે અլય વչતુમાં લીન થવું. તેમાં અંધકાર છે, ӽગૃિત નથી. સંલીનતા 

એટલે પોતાના չવભાવમા ંડૂબી જવું/પોતાના મનને જોવું અન ેӽણવું. ӽગૃિતનું મુખ 
બને તેટલું પોતાના չવભાવ તરફ કરો. સંલીનતા જԁરી છે. તճલીનતા િવનાશ તરફ 
લઈ ӽય છે. તճલીનતામા ંՀતૈ છે. સંલીનતામા ંએકપણું છે.  

 આવી પડેલ કમӪન ેઠોકર ન મારો. તે કમӪ ӽગૃિતથી કરો તો પરમાણુઓનો સારી રીતે 
િનકાલ થશ.ે સજંોગોમાં ӽગૃિત રાખો.  

સըસંગ ԃમાંક [937] 17 SEP 2006 A+B          

 Ӿવનનું કાયӪ મન/સાԟી/ԍՋા – કોનાથી થાય છે તે કેમ ખબર પડ?ે મનનો એક ભાગ 
બીӽ ભાગને જોતો હોય તેમાંથી છૂટીને સાԟી/ԍՋામા ંકેમ આવી શકાય ?  

 ‘જોવુ’ં એટલે આખંથી નહી.ં આંખ પાસે ӽગૃિતનો Ԑકાશ નથી. અંદરની ӽગૃિતનો 
Ԑકાશ ԧાર ે સિԃય હોય ըયાર ે અદંરથી જુએ છે. જો મન/સવંેદનો/ઇિլԍયોથી જોયંુ 
હોય તો માԋ બહારની વչતુ અથડાય છે. પણ અદંરથી જોવાય ըયાર ેӽગિૃતનો Ԑકાશ 
બહારની વչતુનો મનમા ં ફોટો પડે ત ે ફોટાને જુએ છે. તમે તટչથ છો. મનના 
અરીસાના ંԍնયો જુઓ છો- આ જોવંુ છે, દશӪન છે.  

 જોવાની િԃયામા ંએક સમયે એક જ વչત ુજોઈ શકાય છે. િચԱ બે િદશામા ંન હોય- 
એક જ િદશામા ંહોય. આ શԺુ જોવું છે- જ ેહાથીનું પગલું છે. તે પયાӪՃ છે. પછી કોઈ 
િԃયાની જԁર નથી. આખંથી જોવું તે શરીર/ઇંિԍયની િԃયા છે.  

 յયિԝ પોતાની આંખ/મન/બુિԺ સչંકારથી જુએ છે- ԍՋાથી જોવાતું નથી- એટલે 
પાપ બળતાં નથી/હળવાશ આવતી નથી.  

 ԥાનીએ յયિԝને જોતો કેમ કરવો ? – յયિԝની ӽગૃિત તેના સչંકારમાં – જમે મધમાં 
કીડી ચોટેં તેમ – ચોટંી ગઈ છે. એટલ ેશԺુ જોવું નથી.  

 શԺુ જોવુ ં હોય તો હંમેશા ં મનમાં િવચાર વહેતો કરો કે – મારા 
સչંકાર/અનુભવ/િવચાર જુએ છે અન ે તે જ રીતે સંભળાય છે – એટલે જ 
સչંકાર/અનુભવોના અંતરાયો છે- એટલે ӽગૃિત આવતી નથી અન ેյયિԝ િԃયા તરફ 
વળે છે. ચીનનો માણસ જુદી રીતે જોશે – કારણ કે સչંકાર જુદા છે.  



171 
 

 સչંકાર વગર ‘જોવુ’ં અને ‘સાંભળવું’. આનો અհયાસ િԃયાકાડં ન કહેવાય. આ 
અհયાસ કરવો જોઈએ. િԃયાથી દુ:ખમુિԝ ન આવ.ે ӽગૃિત સાથે િԃયા કરવી.  

 “માર ે સչંકાર/િવચાર/મનથી મԝુ થવું છે” તેવો ԍઢ આશય રાખો- તો દરકે ઘટના 
મદદ કરશ-ે જોવાની આંખ ફટૂી નીકળશ.ે મԝુ થવા માટે આખંની પાછળની બીӾ 
આંખ (થડӪ આઈ) ખોલવી પડે. આમ અհયાસ કરશો તો કૃપા એિ՘ટવ થશે. અհયાસ 
વગર કૃપા કામ ન કર.ે  

 յયિԝ Ԑԥા/ӽગિૃતથી જુએ છે, થડӪ આઈથી જુએ છે કે સાદી આંખથી જુએ છે – ત ે
કેમ ӽણવુ?ં  

 ԧાર ેમનથી જોવાય ըયાર ેյયિԝ હંમેશા ંԐિતિԃયામા ંહોય છે – સામેવાળાના દોષ 
દેખાશે. ԧાર ે Ԑԥાથી જોવાતું હોય તો સામે ભલે અસુર હોય/િવરોધી હોય તોપણ 
તમારી ԍિՋ તટչથ રીતે જોશ.ે જો આમ ન હોય તો સામેની յયિԝ સાԀં કામ કરશે 
તોપણ ઈષાӪ થશ-ે કારણ કે મહՕવ હંુ/મન/બુિԺનુ ંછે.  

 જોવાનંુ શԺુ હોય ըયાર ેյયિԝને ઠંડક હોય છે અને હાર-Ӿત, રાગ-Հષે, માԀં-તાԀં ન 
રહે. આ ԍિՋ મળે તો બધી જ િԃયામા ંસમજણ ડવેલોપ થતી ӽય. જլમમરણ ઘટે. 
ԍՋા ӽગી ગયો છે તેમ સમજવુ.ં ԍՋા પેલે પારથી આવે છે.  

 ԍՋા સાચા/ખોટામા ંન પડે- બિુԺ તેમાં પડ.ે એટલે ԍՋામા ંજોવાનું મહાસુખ મળે. ԍՋા 
િવષયને નહી ંӽણે. બિુԺ િવષયને ӽણશ.ે  

 શાՅોના શկદો જ િવનાશી પુદગલ છે. તમ ે આકાશ તՕવની હըયા કરીને શાՅોના 
શկદો જ Ԇહણ કયાӪ – જ ેનકામું છે. જટેલી બુિԺ વધાર ેતેટલી અશાિંત વધાર.ે બુિԺ 
ԥાનની િવԀԺમાં ӽય છે. બુિԺનો સારો ઉપયોગ કરવો પણ બુિԺનો આધાર ન 
રખાય. જનેે બુિԺનો અહંકાર હોય તેને પરાબુિԺ ન આવ.ે અંત ેતો બુિԺ છોડવી જ 
પડે છે.  

 જનેે ԍՋાની ઊӽӪ ԐાՃ હોય તે յયિԝન ેબધા જ પસંદ કરશે.  
 ઘણા લોકો સાԟીને જ ԍՋા માને છે. વેદાંતમા ંસાԟીને જ ԍՋા કીધો છે (તેમાં સાԟી 

એટલે ԍՋા). આપણા સըસંગમાં સાԟી પહેલાં આવે પછી ԍՋા આવે. સાԟી એટલ ે
મનનો એક ભાગ મનના બીӽ ભાગને જુએ છે તે.  

 જો સાԟી ન હોય તો તլમયાકાર/એકԁપ િչથિત થાય. તમારી ԟણેԟણની Ԑિԃયા 
અંદર રકેોડӪ થાય છે- જ ેિચԋગુՃનો ચોપડો છે. જો સાԟીભાવ ન હોય તો બધું જ અદંર 
રોપાઈ ӽય છે અને ભિવոયમાં ફળ આપશ.ે જો સાԟી હોય તો તે ખોટી બાબતોને 
નામજૂંર કરશ ેકે “આ ખોટંુ છે- હંુ આમા ંસંમત નથી” – એટલ ેમન તլમયકાર ન થયુ ં
અને અદંર બીજ ન પեયું. ફԝ થોડો ઉՀગે રહે.  તમે સાԟી ઊભો કયӷ છે જનેે આԵા 
જુએ છે.  

 જનેે આંખની આંખ નથી ખલૂી (ԍՋા નથી આյયો) – ըયાર ે સાԟીને સારી ԐવૃિԱમાં 
પણ રાખવો જ જોઈએ. સારી બાબતોમા ંલોકો સાԟી રાખી શકતા નથી. ખોટામા ંતો 
અંદર કોլસીયસ નડે છે કે ‘આ ખોટંુ છે’ – એટલે સાԟી રાખવો સહેલો છે.  

 સારા ં કમӷ/ખોટા ં કમӷ બંનેમાં સાԟી હોવો જ જોઈએ. માન/આદર/સુખ બધામાં 
સાԟી રાખવો. ડૂબી ન ӽઓ.   

 વેદાંત મજુબ જ ેӽગૃિત/չવխջ/સુષુિՃ ԋણેયને જુએ છે તેને સાԟી કીધો છે- પણ અહી ં
આપણે તેન ેԍՋા કીધો છે- આ વાત իયાનમા ંરહે (તુયાӪવչથાવાળી յયિԝ). નિહતર 
ગોટાળો થશે.  

 સાԟી હોય તે સુખનો ભોગવટો ન કર-ે પણ સાԟી રહીને જુએ. તમને કձફટӪ  હોય ըયાર ે
ખાસ ӽગૃિત રાખો. સુખમા ંӽગૃિત રાખો જ. તમને કોઈ પણ સુખ મળે- સાԟી રહીને 
ӽગૃિત રાખો.  

 ભલે આ સાԟીભાવ મન અને બુિԺનો જ છે- પણ પછી ԧાર ેઆ յયિԝ સըસંગ કરશે 
ըયાર ે સըસંગ આ સાԟીભાવને ઓગાળવાનું કામ કરશ.ે આ કામ (સાԟીને 
ઓગાળવાનું કામ) յયિԝ પોતે નહી ંકરી શકે. સըસંગથી સાԟીભાવ ઓગળશે અને 
અંદરનો ԍՋા – ԥાનથી ӽગૃત થશ.ે ԍՋા હંમેશાં ԥાનથી જ આવશ.ે સાԟી Ԑકૃિતનો 



172 
 

છે – તેને ઓગાળવો તો પડે જ. એટલે જ સըસંગ જԁરી છે. ԥાનનું િકરણ સાԟી સાથે 
અથડાશે અને ધીમે ધીમે સાԟીભાવ ગળી જશ.ે  

 ԥાનનું િકરણ Ԟાં કામ કરશ?ે  
 જો સુખનો અનુભવ કરશો તો આ અનભુવ અદંરના પરમાણુઓ કરશ.ે તમે અહંકારથી 

માનો છો કે “હંુ સખુી છંુ”. અહંકારની તાકાત નથી કે તે સુખી થઈ શકે. અંદરના 
પરમાણુઓને કારણે સખુ ખӱચાય છે- તે ચાճયું જશ-ે તે શાՊત નથી. ભલે સુખ હોય- 
તેને ભોગવવાને બદલે તનેે સાԟીભાવથી જુઓ. જો સંયોગોમા ં ડૂબી ગયા તો સંસાર 
તમારી ઉપર ચડી બેસે છે. સંસારમાં સુખની આશા રાખવી તે મૂખӪતા છે. આ 
સંસારમાંથી સમજણની આશા રાખો તો સાԟીભાવ ઊભો થઈ જશ-ે અને ԥાનીનો 
ભેટો થઈ જશ.ે જડ ӽગૃિત/સાવધાનીમાં મહાસુખ નથી. તોપણ ӽગૃિત રાખો. 
આંતરતપ કરો.  

 જમે સગવડતા વધ ેતેમ તમાԀં સՔૂમ તપ વધારો – આંતરતપ વધારો. સՔૂમ Ԑકારની 
ӽગૃિત વધાર ેરાખવી પડ.ે չથૂળ તપની જԁર નથી. જો તમાԀં માન/પૈસો/સુખ/મોભો 
... વધુ હોય તો આંતરતપ વધારો. માԋ સըસંગ સાંભળવાથી કામ નહી ંથાય.  

 સાԟી એ અհયાસ/કેળવણી છે – પણ ԍՋા એ કૃપા છે. સાԟી – આ કૃપા તરફ જવાની 
કેળવણી/અհયાસ છે.  

 ԍՋાનો ծલેશ એ Ԑવાહ નથી, ԥાનનો કરંટ Ԑવાહ નથી. તે વીજળીનો ચમકારો છે. તે 
બીӾ વાર Ԟાર ેમળશે તેવી અભીխસા/խયાસ મનથી ન રખાય, અԥાત રીતે રખાય- 
નિહતર મનમાંથી Ԑગટ થાય તો મન મજબતૂ થાય.  

 િનરંતર Ԑકૃિતન ેજોવાનો અհયાસ રાખો તો – અհયાસનું જ આ ફળ છે. અહમ છૂટે 
તેનો જ આ ծલેશ છે. અહમ Ԑըયે ӽગિૃત રાખો.  

 ԧાર ેઅહંકાર છૂટે ըયાર ેજ ગાઢ ઊંઘ આવે છે- પણ ըયાર ેઆԵા હાજર નથી હોતો. 
ӽગૃિત હોય ըયાર ેӽગૃિતમાં ծલેશ દેખાય છે/અનુભવાય છે. ઊંઘ એ અિવԾા છે- તેમા ં
ӽણપણુ ંનથી. તેમાં અહંકાર છૂટી ગયો તેની શાિંત છે, ઊંઘની શાંિત નથી.  

 કોઈક ભા՛યવાન ઊંઘમા ંપણ ઊંઘને ӽણે છે. ઊંઘતા શરીરને ӽէռા કર ેછે – ըયાર ે
માԋ ӽણપણું છે. પણ ԧાર ે તે ӽગે છે ըયાર ે આԵા તેના ӽԆત મનને ӽણે છે 
એટલે તરત જ તેમા ં ફેરફાર કરી નાખશે. ઊંઘમા ંમન નથી હોતું. જણે ે િનԍામા ંશરીર 
ӽէռું તેનું ‘સમાિધ મૃըયુ’ જ હશ.ે  

 խયાસ/િજԥાસા/ઝંખના એ વાસના નથી. પાણીની તરસ એ વાસના નથી. પણ 
અહંકારની માંગણી ન ચાલે- કે મને મળવું જ જોઈએ.  

 કામ વખતે ӽણપણું હોય કે હંુ શરીર/મનԁપે નથી ըયાર ે વહેવારમાં իયાન આપી 
શકાતંુ નથી. કારણ કે իયાન આપવું એ Ԑકૃિતનું કામ છે. તો શું કરવુ?ં 

 જોવુ/ંӽણવું એ આԵાના ગુણો છે. Ԑકૃિત અદંરથી જોવાઈ રહી છે તે ફԝ આԵાનું 
જોવું છે. બુિԺ/મન ડીટેલમાં ӽય છે. ԧાર ેડીટેલ આવે ըયાર ેઆԵાની չવતંԋતા જતી 
રહે છે.  જોવામાં ԥાનનું ԐાગԪ નથી પણ ӽણવામા ંԥાનનું ԐાગԪ છે.  

 ԧાં સુધી જોવાનો પૂરતો અհયાસ ન હોય અને ӽણવામાં પડી ӽય તો બુિԺ ભળી 
ӽય છે- એટલે ӽણપણાની ઉતાવળ ન કરો. જԁર ન પડે તો ӽણવામા ંન પડાય. 
બુિԺ અને અનુભવ ભմયા વગરનું ӽણવું લાંબા સમય પછી થશ.ે આԵાનું ӽણપણું 
મહՕવનું છે. તે જલદી નહી ંથાય.  

 મન/બુિԺ વહેવારમાં ચાલે પણ ԥાનમાગӪમાં શાંત કરવા જોઈએ. આ માટે આંતરતપ 
શԁ કર ે તો મન/બુિԺથી છૂટંુ પડાય. છતાયં તેનો આԚય લઈએ તો મન/બુિԺના 
િવરોધી હોવાનો ભાવ ઊભો થાય છે- જ ે કટુતા લાવે છે. મન/બુિԺ յયવહારમાં તો 
જોઈશે જ- તેમ છતાં નથી જોઈતા. હવે શું કરવું ? 

 ԧાર ે દીકરો ધંધા માટે દુબઈ ӽય ըયાર ે કુટંુબીજનોનો િવરહ હોય છે પણ બાદમાં 
સાԀં ફળ આપે છે- તેમ મન/બુિԺના ઉપયોગથી મોટી વչત ુતમાર ેԐાՃ કરવાની છે. 
ભગવાને આՊાસન આխયું છે કે “તન ેપરાબુિԺની ભેટ મળશ”ે. આ મન/બુિԺને જ 
બધા માન આપે છે- પણ તેને જ છોડવાની છે- તેનાથી આԵા નહી ંમળે. એટલે તેને એ 



173 
 

રીતે શાતં કરો – તેનો આદર રાખો કે વહેવારમા ં તો તેનો ઉપયોગ છે જ પણ ત ે
અիયાԵમાં નહી ંચાલે.  

 તમે તમારા મન/બુિԺન ે તમાԀં ઘર માլયુ ં છે – જ ે ખોટંુ છે – յયિԝનું ખԀં ઘર તો 
નાિભમાં છે. નાિભમાંથી મન/બુિԺ આյયા છે – પવન ԐગԪો એટલ ે મન/બુિԺ 
ԐગԪા. પણ ત ે ખોટંુ છે એટલે દુ:ખ થાય છે. આ દુ:ખ/કટુતાને પણ ‘ӽણો’. 
મન/બુિԺ છોડવાની કડવાશને પણ આԵાથી ӽણો- તો કડવાશ મધુર થશે અન ે
જશ.ે પોતાના ԍՋાથી જુઓ કે મારા વહેવાર/વાણી/આશયમાં કટુતા છે. જો ԍՋા ન 
હોય તો સાԟીભાવથી કટુતાને જુઓ. તમ ેકટુતાની સાથે નથી- તે ભલે આવે. અદંરથી 
ભગવાન/આԵા સાથે જ રહો. બીӽ લોકો કટુતાનો ભોગ ન બને ત ે જુઓ- નિહતર 
કમӪબંધન થશ.ે એકાંત/મૌન પકડો.  

સըસંગ ԃમાંક [938] 01 OCT 2006 A+B          

 આપણા સըસંગનું કેլԍ ‘અિવનાશી સત તՕવ’ છે. અહી ં વાતો ગમે તે થાય- ભિԝ, 
ԥાન કે વહેવારની- પણ કેլԍમાં સત હોય છે. આવો સըસંગ બધાંને મળતો નથી. 
આપણને આવો સըસંગ મմયો તેનો Ԑમોદ (ખૂબ આનંદ) થવો જોઈએ. ԧાર ેԧાર ે
મનમાં હતાશા આવ/ેિવફળતા મળે ըયાર ેઉપરની લાઈન યાદ કરો કે “મને તો દુલӪભ 
હોય તેવો સતનો સંગ મմયો છે- આવો સըસંગ બીӽ અબજો માણસોને મմયો નથી”. 

 વહેવાર કરતી વખતે યાદ રાખો કે તમે આ સըસગંના Ԑિતિનિધ છો- એટલે ԥાનીના 
માગӪદશӪન મજુબ અનુસરો. સըસંગમાં તમારી અંદર જ ેԥાન ԥાની Հારા પեયું છે તેનો 
ઉપયોગ આવરણ કાપવામા ં કરો. Ԑકાશને ખપમા ં લો. ԥાનીએ આપેલ ԥાનના ં 
હિથયારો յયવહારમાં વાપરો. માԋ સըસંગ પયાӪՃ નથી- પણ મળેલું ԥાનહિથયાર 
ઉપયોગમા ંલેવુ.ં જો ԥાનના ઉપયોગમાં રહેશો તો Ԑકાશ ધીમે ધીમે વધશ-ે નિહતર 
સજંોગો પલટાશ ેનહી.ં  

 ԥાનની મદદ વડે અદંર કામ કરો અને સજંોગો સામે ԥાનથી લડો. યાદ રાખો કે 
“િવપરીત સજંોગો સામે ԥાનથી લડવાનું છે” – ભલે શԁમાં આવો અમલ ન થાય – 
પણ સમજણ/દશӪન છે.  

 ԧાર ે બહુ અપમાન/નુકસાન વગેર ે થાય ըયાર ે સમજણ/દશӪન/સըસંગ કામ ન કર ે
ըયાર-ે સજંોગો સામે લડત ન કરો. “હંુ તો સારો છંુ- તોપણ મને જ આમ કેમ?” – આમ 
તમારો અહંકાર િવચાર ે છે. પરંતુ અહંકારને બચાવો નહી.ં તેને તૂટવા દેવો. િવપરીત 
સજંોગો તમારા અહંકાર/અિભમાનને તોડે તો તોડવા દેવા.  

 ԧાર ેતમે શરણાગત થાઓ છો ըયાર ેતમે મહાશિԝને શરણે ӽઓ છો. ԧાર ેમըૃયુ 
આવ/ેમહા કટોકટી આવ ેըયાર ેશરણે ӽઓ - બધી દુնમનાવટ, બધું જ ભૂલીને શરણે 
ӽઓ. અહંકારને ન બચાવો. પોતાનો અિધકાર ઊભો ન કરવો- નિહતર તમે ચાլસ 
ગુમાવશો. અંતે અહંકાર તૂટતા ંપરમાણુઓ નીકળી જશે અને િચԱશુિԺ થશે.  

 ԥાનમા/ંઆંતર જગતમાં չથૂળ િԃયા નથી- પણ સՔૂમ િԃયા કરવી પડ.ે ԥાન િԃયાનો 
આ Ԑયોગ કરો તો તમારી આડી બુિԺ સીધી થશ.ે બગડેલો સમાજ સુધરવાનો નથી- 
પણ તમ ેઆંતરિԃયામા ંરહો.  

 સજંોગો નીકળવા માટે જ આյયા છે- કારણ કે પરમાણુ િનરંતર બદલાય છે – તે 
િવનાશી છે. તમાર ેફԝ ધૈયӪથી જોવાનું છે. ԥાનԍિՋથી તે ઝડપથી જશે.  

 તમારી શિԝ બચાવો- તેને ઇંિԍયોમા ં વહેવડાવી ન દો. જો શિԝ હશે તો જ 
આંતરતપ થશ.ે શિԝનો દુԀપયોગ અટકાવો. ખોટંુ વાંચન/ખોટા િવચાર/ખોટંુ 
બોલવું... વગેરમેાં ડગલે ને પગલે શિԝ ӽય છે અને રોગ આવ ેછે. ӾવનઊӽӪ હશ ેતો 
જ કાયӪિસિԺ થશ.ે સձયક્ કમӷ કરો. મન તમારી શિԝને ખાઈ ӽય છે. ગીતાના કહેવા 
મજુબ અનારંભી વિૃԱ રાખવી.  

 મըૃયુ પછી શરીર બળે છે પણ આԵા કેમ બળતો નથી ? 
 અિ՛ջ સՔૂમ પરમાણુ નથી. તે չથળૂ અણુઓ છે. અિ՛ջના જુદા જુદા રંગ પીળો, կલૂ 

વગેર ેઅિ՛ջના Ӿવો છે. અિ՛ջની તાકાત չથૂળ છે- તે չથૂળ વչતુને ખӱચ ેઅને બાળે.  



174 
 

 શરીરમાં રહેલ િવચારો/ભાવના/વાસના/સંકճપ આ બધું અિ՛ջ કરતાં સՔૂમ છે- એટલ ે
અિ՛ջ તેન ેબાળી ન શકે.  

 મըૃયુ પછી શરીર બળે પછી શરીરના સૂՔમ પરમાણુઓ અવકાશમા ંછૂટા પડી ӽય છે. 
ԓՐાંડમાં કુલ પરમાણુઓ સરખા જ રહે છે- એક પણ વધે નહી ંકે ઘટે નહી.ં  

 յયિԝનું શરીર બળી ગયું હોય પણ તેણ ે કરલે ԥાનિԃયાના પરમાણુ નિહં બળે. 
શબમા ં– સՔૂમ શરીર/કારણ શરીર/Ԑાણ શરીર હોય છે.  

 સՔૂમ પરમાણુઓ કારણ શરીરને ઉપાડીને બીજંુ શરીર ԧાં બંધાય છે ըયાં – કે જ ે
જ՛યાએ પરમાણુઓનો િહસાબ હોય ըયા ં દાખલ થઈ ӽય છે. દાખલ થયા પછી 
માતા-િપતાના શરીરના પરમાણુઓ સાથે આ પરમાણુઓ ચોટંી ӽય છે. એટલે નવું 
શરીર/મન બને તેમાં માતા-િપતા બંનેના વંશનંુ સરવૈયું + સՔૂમ શરીર અને કારણ 
શરીરના પરમાણુઓ દાખલ થઈ ӽય છે- જમેાંથી નવા શરીરનો આકાર/રંગ વગેર ે
બને છે અને 9 મિહનામાં બધું તૈયાર થઈ ӽય છે.  

 સՔૂમ પરમાણુઓ Ԟારયે અિ՛ջથી બળે નહી.ં મըૃયુ વખત ેફԝ չથૂળ શરીરનો չકંધ 
બળે છે. સՔૂમ + કારણ શરીર સાથે અંદર આԵા પણ હોય છે. સՔૂમ+કારણ શરીરને 
જ՛યા જોઈએ- આԵાને જ՛યા ન જોઈએ- આકાશ પણ ન જોઈએ. આકાશ પણ 
չથૂળ છે. આԵાને આકાશનું પણ અવલંબન નથી, તેને કોઈ અવરોધ નથી. તે તՕવ છે. 
આԵા કારણ શરીરમાં પકડાયેલો છે- જ ેનવા શરીરમા ંӽય છે.  

 સજંોગોને ԥાનિԃયાથી જ ચો՚ખા કરવા. અદંરનું ચેતન ԧાર ે કારણ શરીરથી મԝુ 
થાય તે મોԟ/મુિԝ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [939] 15 OCT 2006 A          

 મંગલ/મંગલ વાણી િવશ ે– મંગલ એટલે જ ેઆ પાિથӪવ જગતનું ՀંՀ હોય તનેાથી ઉપર 
ઊઠી ӽય તેનુ ં મંગલ/કճયાણ થાય- તેની દરકે વાતનું સમાધાન થાય. ભલે તમાԀં 
Ӿવન નકાӪગાર જવેું હોય- յયિԝનો չપՋ િનધાӪર હોય તો દીવો ચોԜસ Ԑગટી શકે.  

 સવાર ેઊઠતાં જ િનધાӪર કરો કે – “આ શરીર જ ેઊંઘતું હતુ ંતે પાિથӪવ સԱાથી ઊંઘતુ ં
હતું અને હંુ તેનાથી જુદો હતો- પરંતુ ӽગતાં જ શરીરના પરમાણુઓ સાથે એક થઈ 
ગયો છંુ- તેનાથી છૂટા પડવાની મન ે શિԝ મળે” – તેવો ભાવ કરો. શરીરની 
ગુલામીમાંથી છૂટવું તે જ મંગલ છે.  

 ભલે તમ ેભૂલી ӽઓ/ન થાય – પણ չવીકાર કરો કે “હંુ નબળો છંુ- થતું નથી”- કારણ 
કે Ԑકૃિત શિԝશાળી છે. એટલે સમજણ બદલો અને չવીકાર કરો. શરીર/મશીનની 
ટેવો તમે નથી- પરંતુ હંુ તમેાં ટેձપરરી રહંુ છંુ.  

 સձયક્ (સીધી) બુિԺ – કે જ ેશરીર/મન/િવચારો બધાથી ઉપર જોડાયેલી છે તેનાથી જ 
મંગલ થશ.ે જટેલી પાિથӪવ બુિԺ હોય તે નડતર છે.  

 સવાર ેઊઠીને જ ેકઈં િԃયા કરો – ըયાર ેસતત ભાવ રાખો કે માર ેમંગલ કરવું છે એટલ ે
આ બધી િԃયા કԀં છંુ- અને િચԱ જોડંુ છંુ.  

 જլમ થાય ըયાર ે િચԱ િԃયાશીલ હોય, પણ મન િԃયાશીલ ન હોય. એટલે િચԱ એ 
Ԑથમ છે. બંધન/મુિԝ પણ િચԱથી જ થાય છે- મન/બુિԺથી નહી.ં િચԱ હંમેશાં 
વતӪમાનમા ં જ હોય, મન ભૂતકાળમાં હોય. િચԱ એક જ િદશામાં ઉપયોગમાં લઈ 
શકાય- અનેક િદશામા ંનહી-ં જો અનકેમાં લઈ જશો તો તે િવિԟՃ (ટુકડા) થાય છે.  

 િચԱને અનેકપણામાંથી છોડાવો. એક સાથે ઘણાં કામ હાથમાં હોય એટલે િચԱની 
િવિ՞છՂતા થાય એટલ ેઆԵા સાથેનો તેનો સંબંધ તૂટે અને અમંગલ ચાલુ થાય.  

 િચԱને 24 કલાક બંધન/મુિԝ થાય છે. જપ, իયાન વગેર ેમનથી થાય છે. િચԱને એક 
જ િદશામા ંરાખો અને િચԱની રԟા કરવી- જ ેઅઘԀં છે.  

 તમાԀં િચԱ િનરંતર જોવા, સાભંળવા, બોલવા, આજુબાજુના વતӪમાન બધામાં હોય 
છે- એટલે એક િદશામાં રાખવું અઘԀં છે.  

 તમારી પોતાની ભૂલ તમારી બુિԺથી નહી ંદેખાય- અլયની ભૂલ દેખાય- કારણ કે બુિԺ 
અંદર જોઈ શિԝ નથી- તે ઇિլԍયોની յયવչથા/રԟણ માટે છે. જો બધી િԃયામા ંિચԱ 



175 
 

હાજર રાખો (જમે કે ડӬ ાઇિવંગમા ંિચԱ ફરિજયાત છે) – એટલે કે વતӪમાનમાં રાખો તો 
મંગલ થશ.ે નિહતર તમને પુէռ મળશે પણ મંગલ નહી ંથાય.  

 પાપ/પુէռના પરમાણુઓ શરીરનું Ԑોડ՘શન છે એટલ ે તે જլમમըૃય ુ ટાળી નહી ં શકે. 
અખંડ չવԁપમાં િચԱન ેજોડી રાખો. તમારી ટેવોને છોડી નહી ંશકાય પણ િચԱથી 
જોઈ શકાય/ӽણી શકાય. ӽણવાથી તમ ેશરીરના મશીનથી બહાર નીકળો છો.  

 જમો/ખાઓ/પીઓ ըયાર ે Ӿભમાં չવાદની સંવદેના બને છે અન ે કડવા/તીખા/મીઠા 
ખારા չવાદની ઉપાિધ શરીરમા ં આવે છે. આમ સુખદ/દુ:ખદ વેદના શરીરને પાંચ 
ઇિլԍયો Հારા આવે છે. જ ે કઈં સાԀં કે ખરાબ લાગે છે તે ઇિլԍયોને લાગે છે- તમે 
તમારા અહંકાર/અનુભવને દાખલ ન કરો. જો દાખલ કરશો તો ગાંઠ/Ԇંિથ પડશે અને 
બંધન થશ.ે જો એમ કહેશો કે માર ેઆ સંવદેના નથી જોવી – તો િવચાર/અહંકાર થયો. 
એટલે સંવદેના થવા દેવી અને િચԱને સંવેદના સાથે જોડી રાખો એટલે 
િવચાર/અહંકાર/બુિԺ દાખલ નહી ંથાય. 

 ખાવા, જોવા ... વગેરમેાં આપણે તરત જ અિભԐાય ચાલુ કરીએ છીએ – તે બાબત 
મનના યԋંની Ԑોસેસ છે. તમે ભળી ગયા. – પણ તમે સારા કે ખરાબના િવચાર કે 
અિભԐાયમા ં પડતા જ નથી. જ ે વչત ુ જમે છે તેમાથંી પસાર થાઓ.  અિભԐાય એ 
અહંકાર/મશીનનો ધમӪ છે. પરાશિԝને અિભԐાય નથી. ભલ ે તમન ે અંદર ખબર 
પડે/સમӽય – પણ અિભԐાય આપતાં કે િનણાӪયક બનતાં અટકવુ.ં અવલોકન કરો – 
નિહતર ગાંઠ પડશ ેઅને બધંન થશ.ે  

 જો તમાર ેમોટા થવુ ંછે અને બીӽન ેનાના કરવા છે- તો મંગલ ન થાય- પણ નાનામાં 
નાની յયિԝને મોટી કરો તો મંગલ થાય. յયિԝનું િચԱ ભગવાનની આંગળી પકડીને 
ચાલવું જોઈએ. ઈՊરની હાજરી તમારી સાથે છે/તમને જુએ છે – તે વાત િચԱમાં 
રાખો. ભગવાનના માણસો કે ԥાની પાસે કદી મોટપ ન રાખવી.  

 મન ભલ ેિવચાર ેચડી ગયુ ંહોય પણ િચԱને હંમેશાં વતӪમાનમા ંજ રાખો.  
 િવચારોની સંવેદના હોય અન ે જો દુ:ખી થાઓ કે յયથા હોય તો તેની સાથે ભմયા 

વગર ‘જોશો’ તો પરાશિԝ તમારો હાથ ઝાલશ.ે જો દુ:ખમા ંડૂબી ગયા તો પરાશિԝ 
દૂર રહેશ.ે દુ:ખ/յયથામાં િચԱ રાખો. િવચારમા ં િવચારને Ԁઝાવવાની શિԝ નથી. 
પણ શԺુ િચԱ એ અિ՛ջ છે- જનેાથી દુ:ખ બળે છે.  

 ԧાર ેԧાર ેિવચાર ેચડી જવાય કે દુ:ખ થાય ըયાર ે‘જુઓ’. જો દુ:ખ કે յયથા અનભુવો 
તો અહંકારનું મીટર ચાલુ થઈ ӽય – પણ જમે છે તેમ રાખીને જુઓ તો મીટર અટકી 
જશ.ે  

 ӽગૃિતથી જોશો તો ધીમે ધીમે Ԑકાશ વધશ ે અને પોતાની ભૂલો દેખાવા લાગશ.ે 
յયિԝની અનેક ભલૂો હોય જ છે. તમાԀં સըયવાદીપણું પણ કતાӪમાંથી/મશીનમાંથી 
જ આવે છે.  

 ઘણાંને Ԟાંય ગમે જ નહી-ં કારણકે તેઓ વતӪમાન િચԱ સાથે રહેતાં જ નથી. જો 
વતӪમાન િચԱમાં હોય અને પરાશિԝનો આશરો લીધો હોય તે ગમે તે િչથિતમા ં
પોતાના չવભાવમા ંજ હોય છે.  

 સըસંગના Ԑવાહમા ં յયિԝના િવચાર/વાણી કેլԍમાં નથી અને ચતૈિસક વાતાવરણ 
આકાશમાં હોય- ըયાર ે յયિԝનું મન/ભોગવટો/અહંકાર િનિոԃય થઈ ગયા હોય છે- 
આવી અવչથા બનતી હોય છે અને յયિԝ અકતાӪ બની ગઈ હોય તેવું અનુભવાય છે. 
તો શું કરવું ? 

 કતાӪપદ એટલે કુદરત Ԑમાણે ચાલી રՑંુ છે તેમ નહી ં પણ “હંુ કરી રՑો છંુ” તેવો 
ભાવ/Ԕાંિત હોય છે.  

સըસંગ ԃમાંક [939] 15 OCT 2006 B          

 અહંકારનાં બ ેિબંદુ છે- કતાӪનું િબદું અન ેભોԝાનું િબદું. ભોԝાપદનંુ કેլԍ વધુ સિԃય 
હોય છે. જો յયિԝ ટેવો/સંવેદનાને ઓળખે તો Ԕાંિત િશિથલ થાય. કતાӪપદ અન ે
ભોԝાપદ બંને ભોગવાય છે.  



176 
 

 Ԕાંિત છે કે કેમ તે કેમ ӽણશો? – સըસંગમાં જવેો અનભુવ થાય તેવો બીજ ેથાય અન ે
બધું િવપરીત હોય ըયાર ેજો િચԱ વતӪમાનમા ંરાખી શકે- “જો હૈ સો હૈ” – થઈ ӽય 
ըયાર ેյયિԝને ઓિચંતો Ԑકાશ થઈ ӽય છે.  

 લોકોને સુખ મળે એટલે તેમાં ખબૂ ડૂબીને એકԁપ થઈ ӽય છે- તે ભલૂ છે. તլમય થતા ં
અટકો. વારસામા ંમળેલું કારણ શરીર બદલાવું જોઈએ.  

 ԧાર ેԔાંિત તૂટે અને ըયાર બાદ જ ેમહાભાવ ઉըપՂ થાય તે ԚԺા છે. માણસો ԚԺાને 
ખોટી રીતે સમજ ેછે. ԚԺા પરાશિԝમાંથી આવે છે. સાચો અનુભવ થાય ըયાર ેԚԺા 
આવે છે. સામાլય રીતે આપણે જનેે ԚԺા માનીએ છીએ તે માլયતા છે.  

 સըસંગમાં રાખેલ િચԱ Ԑકાશને ખӱચી લાવે છે. ԧાર ેઅંતરાય + અહંકારનું કને՘શન 
થાય ըયાર ે જ દુ:ખ થાય છે. અંતરાય અન ે દુ:ખ જુદી વչતુ છે. મնુકેલી અને તકલીફ 
અહંકારને છે.  

 જમે જમે Ԕાંિત/અહંકાર તૂટે તેમ તેમ અદંરના અંતરાયો વધે/બહાર આવે છે – કારણ કે 
તે નીકળવાના છે. અંતરાયો ԥાતા સામે ઊભા ન રહી શકે.  

 સըસંગમાં જ ેસમજણ ԐાՃ થાય ત ેસըસંગ વગર થાય?  
 Ԕાંિત તૂટવાની ઘટના સըસંગની બહાર કુԀԟેԋના મેદાનમાં જ બન ેછે. Ԕાંિત તૂટવા 

માટે ԥાનીની չથૂળ હાજરીની જԁર નથી. જો յયિԝ એકԁપતા તોડશ ેતો ԥાનીનંુ 
ԥાન બહાર પણ કામ કરશ.ે  

 ԥાનીની չથૂળતાને ન પકડો- પણ તેની સՔૂમ શિԝ તમારી સાથે જ છે તમે ભાવ/િચԱ 
રાખો તો તે કાયӪરત બનશે. ગીતા મજુબ ‘અિત’ Ԟાંય ન ચાલે. કાયમી ԥાનીનંુ 
સાંિનիય પણ ન ચાલ-ે તે જ રીતે Ԟારયે ԥાની સાથે ન હોવું તે પણ ન ચાલે.  

 ԥાની પાસે ӽગિૃતની જԁર નથી પણ બહારના સજંોગોમાં – કે ԧાં ԥાનનો Ԑકાશ 
Ԑըયԟԁપે હાજર નથી ըયાં - સતત ӽગિૃત રાખવી પડ.ે   

 ԥાની સમԟ તમારા દુ:ખને ભાવથી ધરી દેવુ-ં એટલે તે દુ:ખ બળશે.  
 સՔૂમ રીતે જો 24 કલાક ગԀુતՕવની હાજરીને અનુભવે તો તેની સાથે ગુԀ કાયમી છે 

જ- չથળૂતા વગર – સՔૂમ રીત.ે  

સըસંગ ԃમાંક [940] 05 NOV 2006 A+B          

 િચԱ િવપરીત િદશાઓમાં ભટકે છે. િચԱ સત તՕવમાં રહે તે માટે શું કરવુ ં? 
 િચԱ એ જ આԵા છે – એટલે િચԱની ખબૂ કાળӾ લેવી જોઈએ અન ે િચԱ હંમેશા ં

લԟમાં જ પરોવાયેલું હોવું જોઈએ.  
 િચԱનો બીજો ભાગ મન છે. મન િવચાર ેચડે તોપણ િચંતા ન કરો. મન જડ છે પણ િચԱ 

જડ નથી. િચԱ કોઈ પણ વાતાવરણન ે પકડી લે છે. મનનો ભરોસો નથી. મન શાંત 
નહી ંથાય- તેનો չવભાવ ચંચળ છે. કોઈ પણ શિԝનું િનયԋંણ મન પર ન ચાલે.  

 મન ભલે ગમે તે કર ે પણ િચԱની ӽગિૃત/સાવધાનીથી રԟા કરો. હંમશેાં િચԱની 
િનમӪળતા રાખો- તેથી મન, બુિԺ, Ԑાણની શુિԺ શԁ થઈ જશ.ે જો તમે Ԑાણ/બુિԺને 
શԺુ કરવા જશો તો ત ેનહી ંથાય.  પણ િચԱન ેસાચવશો તો આ કામ થશ.ે  સըસંગમાં 
િચԱને ખતરો નથી- પણ બહાર નીકળો/જુઓ/સાંભળો ըયાર ે અવչથાઓ િવકારી 
હોવાથી િચԱ પણ િવકારી થઈ ӽય છે (જો તլમય થાઓ તો).  

 િચԱને અિવનાશી તՕવ સાથે જ જોડવું છે તેવું લԟ/իયેય રાખો- તો અવչથાઓ િચԱને 
અસર નહી ંકર ેપણ իયેય મજબૂત થશ.ે િચԱ સૌથી કીમતી મૂડી છે. ગમે તેવી િવપરીત 
અવչથા આવે તોપણ િચԱને સાચવો. પિરણામમાં તમારો અિધકાર નથી- તમે િચԱ 
િનમӪળ રાખો અને અિવનાશી તՕવ સાથે જોડાવાનો સતત ԐયԴ કરો.  

 મનને અહંકાર સાથે સંબંધ છે – પણ િચԱને અહંકાર સાથે કોઈ સંબંધ નથી. િચԱ 
એટલે ӽગૃિત/સાવધાની/સાવચેતી – એટલે અહંકાર સાથે સંબધં નથી.  

 િચԱની ӽગૃિત જમે જમે કામ કરશ ેતેમ તેમ તે મન/બુિԺ/અંત:કરણને પિવԋ કર ેછે.  
 િચԱને કોઈ յયાવહાિરક લԟ અપાઈ ӽય ըયાર ે િચԱ એ િચԱ નહી ં રહે- તેની સાથે 

અહંકાર/મન/મોહ ભળે છે. પણ િચԱન ેસાચવો અને તેવો ભાવ રાખો. આ ԥાનિԃયા 



177 
 

છે. յયાવહાિરક કામનો ભાર િચԱ ઉપર નાખશો તો િચԱ પોતાનુ ં
લԟ/શિԝ/અખડંતા ગુમાવે છે. કામનો બોજો િચԱ ઉપર ન નાખો. આ 
કામ/િચંતા/સંઘષӪ/સંકճપ વગેર ેમન કરવાનું જ છે- એટલે િચԱને અલગ/չવ՞છ રાખો.  

 િચԱ એક જ જ՛યાએ રાખો- જમે કે જમતી વખતે TV/મોબાઇલ/વાતો નહી.ં “શરીર 
ભોજન કરી રՑંુ છે અને મારો આԵા તેને જોઈ રՑો છે”.  

 જ ે કામમા ં િચԱ ન હોય તે ભગવિըԃયા નહી ં રહે પણ પૌદગિલક િԃયા બને છે – જ ે
મનને ӽડંુ કર ેછે.  

 TV/સમાચારના રાગ-Հષેમાં ન પડાય- તો િચԱ અખંડ ન રՑંુ. આ રીતે દરકે િԃયા કરો. 
િચԱની હાજરીનો અનભુવ થવો જોઈએ. કઈં યાદ રહે કે ન રહે- િચԱની સભાનતા, 
ӽગૃિત રહેવી જોઈએ.  

 િચԱથી જ બંધન/મોԟ થાય છે. પતજંિલએ ‘મન’ શկદ વાપરલેો છે- પણ હકીકતે તેઓ  
‘િચԱ’ ની જ વાત કર ેછે.  

 સુખના વાતાવરણમાં િચԱ હાજર રહેતુ ંનથી. તે મનોરંજન અને ભોગિવલાસમા ંડૂબી 
ӽય છે. જમે િખչસામા ં લાખ ԁિપયા સાચવવાના હોય તેમ િચԱન ે સતત સાચવો- 
નિહતર તમ ેઅનેક જլમોની નુકસાની વેઠશો.  

 તમે ӽગૃત સંતોને Ԟારયે પણ ભજન કરતા નહી ંજુઓ. તેઓ િનըય િનરંતર પરમ તՕવ 
સાથે જ જોડાયેલ હોય છે. તેમને իયાન વગરે ેસાધનની જԁર નથી.  

 յયિԝ હંમેશા ંતેની આસપાસના વાતાવરણમાં જ તլમય હોય છે અને તેના િચԱમાં 
આ વાતાવરણ જ છવાયેલ હોય છે- એટલે મોԟ નહી ંથાય. આ વાતાવરણથી છૂટા 
પડો અને િચԱમાં વાતાવરણ ન રાખો. તમે વાતાવરણમા ં નથી- તમે ԓՐાંડની 
બહારના છો- તે સમજો અને તլમયતા તોડો.  

 લોકો માને છે કે ઘર/ઓિફસ/સંબંધો વગેર ેમારાં છે- પણ તમ ેએકલા જ છો. આ બધું 
દેખાય છે ત ે અનતં કાળ સુધી નથી. બધા જ લોકો/સંબંધો પોતાનું չટેશન આવશે 
એટલે ઊતરી જશ/ેછૂટા પડી જશ.ે જો તમે બધા સાથે તમાԀં મન ભેળવો છો તો કામ 
નહી ંથાય. િચԱ છૂટંુ પાડવા પુԀષાથӪ કરો.  

 પૃթવી ઉપર દરકે չથાનનુ ંવાતાવરણ હોય જ. પણ તમે તો બધા જ વાતાવરણથી ‘પર’ 
છો. તમારામાં વાતાવરણના પરમાણુઓ ન ઘૂસવા જોઈએ.  

 તમારા શરીરને પણ દૂરથી જુઓ. દરકે વાતાવરણમાં ભմયા વગર તેને ӽણો કે “આમ 
થઈ રՑંુ છે” – તો વાતાવરણના પરમાણુઓ છૂટા પડી જશ.ે જો વાતાવરણ સાԀં લાગે 
છે તે તમારા મનન ેસાԀં લાગે છે. તમ ેસાԀં લગાડવા નથી બેઠા. ԥાનનો Ԑકાશ તમારા 
મનથી ઢંકાયેલ છે. સારપમાં ન ભળો, તેન ેજુઓ.  

 સુખ-દુ:ખ બંને વાતાવરણથી મુિԝ. બંનનેે જુઓ. સըસંગના વાતાવરણનો 
ઉપભોગ/Enjoy નથી કરવાનુ.ં િચԱને જુદંુ રાખો અને ԥાની/પરમ તՕવ સાથે િચԱ 
જોડી રાખો. લાંબું իયેય રાખો કે “માԀં િચԱ તમામ વાતાવરણથી મુԝ થવુ ંજોઈએ”.  

 રોગ આવે છે ત ેશરીરને આવે છે. િચԱ ԥાતા-ԍՋા છે. િચԱમાં ફԝ જોવુ/ંӽણવુ ંપણ 
તેમાં કઈં દાખલ ન થવા દેવું- કારણ કે િચԱમાં આԵા છે – જ ેિવરાટ છે.  

 તમારા ԐՇો આપોઆપ જવાના જ છે. બધું જ વહે છે- શા માટે બધુ ંપકડો છો? તમારા 
સંકટ/આપિԱને બહાર રાખો- તે અદંર ન ઘૂસવા જોઈએ. તમે ફԝ ‘જુઓ’ – પુԀષાથӪ 
કરો.  

 ԧાર ે Ԛવણ થતું હોય ըયાર ે ભય/ԃોધ/આપિԱનો સામનો ન કરવો પડે. પણ આ 
સըસંગના Ԛવણને બહાર જઈને લાગુ પાડો તે પԀુષાથӪ છે.  

 િચԱની ӽગૃિતમા ંબિુԺનો અથӪ ભળે તો િવՉેષણ થઈ ӽય છે – જ ેપદુગલ છે અન ેતે 
ન થવું જોઈએ. અદંરના ԟેԋમાં બુિԺ િવՊાસપાԋ/ભરોસાપાԋ નથી. આંતર જગતમા ં
બુિԺનું ચલણ ન ચલાવી લેવાય.  

 જો Ԛવણ દરձયાન અથӪ/બુિԺની સમજણ/સાચુંખોટંુ વગેર ે આવે તો Ԛવણનો 
પુԀષાથӪ નકામો ӽય. Ԛવણ દરձયાન કે કોઈ પણ Ԑસંગે તમાԀં િચԱ/ӽગૃિત હાજર 
રાખો- ભલે તમ ેવૃԟ જોતા હો. જો િચԱ હાજર/ӽગૃત નહી ંહોય તો મન ӽડંુ બનશે.  



178 
 

 મનમાં િવચારો આવે તો મોԟ બગડતો નથી. મન એ યંԋ છે- તે બોճયા કરશ.ે પણ 
િચԱ તો તમે જ છો- એટલે િચԱ બગડે તો મોԟ બગડે. બગડેલું મન સધુર ેપણ બગડલેુ ં
િચԱ ન સુધારી શકાય. િચԱની અӽગૃિતની નુકસાની ઘણી મોટી છે.  

 િચԱની ભૂલ ԥાન નહી ંચલાવી લે. િચԱ સતત (અખંડ) રીતે તՕવ સાથેના જોડાણમાં 
હોવું જોઈએ. વાતાવરણથી આԵાનો Ԑકાશ ન ઢંકાઈ જવો જોઈએ.  

 յયિԝ િચԱથી તટչથ રીતે, અԥાત રીતે જોઈ/ӽણી રહી છે – તેથી િચԱની શિુԺ થઈ 
રહી છે- ભલે વાતાવરણ ખરાબ હોય. િચԱને માԋ સӽગતા/સાવધાની જોઈએ.  

 સըસંગમાં િચԱ જોડાવાથી મન/િચԱ િદյયતાથી ભરાઈ ӽય છે. પણ ըયાર ે પોતાનંુ 
દોષદશӪન ઢંકાઈ ӽય છે- કારણ કે િચԱ એક જ િદશામાં હોય છે. તો શું કરવુ?ં 

 િચԱમાં સતત ӽણો કે આપણું મન અનેક ભલૂો અને દોષોથી ભરલેુ ં હોવાથી જ 
આપણો જլમ થયો છે. આપણે ભલૂોના ભંડાર છીએ – તો બીӽની ભૂલો Ԟાં જોવી? 
આમ સમӾને સըસંગમાં Ԛવણ કરો – એટલે કમӪનો ઉદય આવશ ે ըયાર ેહવે તમારી 
ભૂલો દેખાશ.ે આપણી ભૂલો આપણો અહંકાર ન દેખાડે- પણ આપણો અહંકાર હંમેશાં 
બીӽની ભૂલો જ દેખાડે.  

 જլમમરણના મોટા દોષો ԧાર ેદેખાય ըયાર ેસમજવું કે આ બધુ ંમન ેԥાનના Ԑકાશના 
િકરણન ેલીધ ેદેખાય છે. સըસંગમાં તમાર ેભૂલો જોવાનંુ કામ નથી કરવાનંુ- પણ તમારા 
િચԱનું અનુસંધાન Ԑકાશ સાથે જ કરો.  

 જનેે સըસંગ કરતાં આવડશે તેના દોષો જશ.ે յયિԝ પરાશિԝના ઉપયોગથી 
સંસારની બહાર નીકળી શકે. Ԑીિત વગરનો સըસગં નકામો. “માԀં કઈંક સાԀં થશે જ” 
– તેવો ભાવ ચોԜસ રાખો. શԺુ ભાવે Ԛવણ કરો. સըસંગના Ԑેમને કારણે Ԛવણની 
Մોિલટી સુધરતી જશ-ે પછી દોષોની િચંતા/િફકર ન કરવી. ԥાન ખર ે સમયે િમԋ 
બનીને આવશે જ.  

 ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવ ભેગા ંથાય ըયાર ેકમӪનો ઉદય આવ-ે ըયાર ેતેની પાછળ ԥાનનો 
Ԑકાશ આવશે જ- જો સըસંગમાં િચԱ ԥાનીમાં રા՚યું હશ ેતો.  

 ચીકણા દોષો કમӪના ઉદય વખતે જ જશ.ે નાના દોષો ફԝ ӽગૃિતથી જશ.ે િચԱને 
Ԛવણ/દશӪન વગેરમેા ંӽગૃત રાખો. મન/બુિԺ/અહંકાર સવӪչવ ન થઈ ӽય તે જુઓ.  
પછી ԥાનના Ԑકાશ Ԑըયેનો અહોભાવ ઘટાડતા જવો અને બાદમાં તેને શાંત કરીને 
સહજ અવչથામાં રહેવુ.ં ભાવાવેશમાં શિԝ ખચӪવી નહી-ં આમ કરો તો તેમાં 
અપરાશિԝ જોડાઈ જશે. ભાવ શկદ આԵાના ԟેԋમાં ન ચાલે. ભાવને તટչથ રીતે 
િչથર કરો – શાંત/િչથર ભાવે Ԛવણ કરો- આવેશથી નહી.ં  

 જ ેյયિԝમાં ԥાનિԃયા શԁ થઈ ગઈ હોય તે ઊંઘમાં પણ આગળ વધ ેછે. પરાશિԝ 
સાથે જોડાણ થાય ըયાર ેશરીર/બુિԺ ભલે તંԍામા ંહોય તોપણ ԥાનનો Ԑવાહ ચાલુ જ 
હોય (વધુ સારી રીત)ે – કારણ કે ઊંઘમાં અહંકાર નથી હોતો. આવી յયિԝ ӽગે ըયાર ે
તેને તમસનો અનુભવ ન હોય- પણ ઊંડી સાિՕવકતામાંથી ӽગતી હોય તવેો અનુભવ 
થાય. બાળકની જમે ӽગ ેકે તરત જ હસતાં હસતાં ӽગે.  

 ઊંઘમાં િચԱ ન હોય. તો િચԱની હાજરી વગરની ԥાનિԃયા – જનેે Ԑકાશ થયો છે – 
તેમાં આપોઆપ થશ.ે પણ જો િચԱની હાજરી હોય તો નોધં લેવાય અને બાՑ 
Ԑકૃિતમા ંિવકાસ થાય છે.  

 ԧાર ે િચԱના અંત:કરણમાંથી બધા સંչકાર નીકળી જશે ըયાર ે કા ં તો સમાિધ લાગી 
જશે અથવા તો ઊંઘ આવી જશ-ે જ ેસાિՕવક ઊંઘ હશ.ે  

 રાԋે સૂતી વખતનો છેճલો િવચાર સવારનો Ԑથમ િવચાર હશે. રોજ રાԋે સૂતાં પહેલા ં
છેճલે – પરમાԵા પાસે મԝુાવչથા જ માગંો.  

 કોઈને ԥાનીનંુ સાિંનիય ન હોય અને իયાન/પӽૂ વગેર ેકરતો હોય છતાં તે չવ՞છંદ થઈ 
ӽય છે (કૃપાળુદેવ) – આમ કેમ થાય છે ? 

 સારા ગુણો જટેલા છે  ત ે બધા જ ભગવાનની અપરાશિԝમાંથી જ ઊગે છે- 
પરાશિԝમાંથી નહી.ં ԧાર ે આવો ભલો માણસ ԥાનીના ԥાનને અԆેસર કર ે છે – 



179 
 

અને સાધનો મૂકી દે છે ըયાર ે તે સાચા માગӲ આવે છે. સાધનો પાિથӪવ છે. ԥાનીની 
ԥાનની દશા છે- એટલે ԥાની પાસે સાધન ન કરવુ.ં  

 આવા માણસની િવપરીત િչથિતમા ં ગુણો અવગુણ બની ӽય છે – કારણ કે 
અપરાશિԝ છે. એટલે ԥાનનું િકરણ જો ન પકડે તો તે જլમમરણ વધાર.ે ગુણો 
અહંકાર અને કતાӪપદમાથંી આવે છે.  

 ԧાર ેԥાનનો આધાર લેવાય ըયાર ેગીતા/પӽૂપાઠ/િહլદુ વગેરનેે મહՕવ નહી ંઅપાય. 
ԥાનની ગરજ પેદા થવી જોઈએ.  

 સչંકારો શરીર/બુિԺ/બાՑ કામ માટે છે. તે અદંર શાંત હોવા જોઈએ. સչંકારો આԵા 
માટે નથી. મનથી જ ેિԐય લાગે તેની સાથે હોવું અને Ԑકૃિતને ન જુએ તે չવ՞છંદ છે- 
તેના ંજլમમરણ ન કપાય.  

સըસંગ ԃમાંક [941] 19 NOV 2006 A+B          

 ભેદԥાન કેવી રીતે થાય? 
 શરીરમાં અંત:કરણ છે. તેની સાથે આપણે ઓતԐોત છીએ- પણ આપણા 

չવԁપ/չવભાવ સાથ ે એકતા અનભુવતા નથી અન ે અંત:કરણથી જુદા પડી શકતા 
નથી. જો અંત:કરણથી જુદા પડીને વહેવાર કરો તો બંધન ન થાય- તેને ભેદԥાન કહે 
છે. સըસંગમાં પણ આપણા મન/લાગણી/ભાવ Ԑધાન થઈ ӽય છે.  

 સըસંગની વાણી ભેદવાણી/પરાવાણી/Ԑԥાવાણી છે. િચԱમાં જ ે ભેદરખેા પડે છે તે 
જլમમરણ અટકાવે છે.  

 મારી અંદરથી મને જ કોઈ દૂરથી ӽણી રՑંુ છે. ԥાનમાથંી શկદ ન આવ.ે ԥાન 
િન:શկદ છે. ભદેԥાનીને પોતાની બુિԺ/શરીર પારકાં લાગ.ે જટેલો વધુ ભેદ અનુભવ ે
તેટલો િવકાસ ગણાય. સાભંળનાર પોતે નથી પણ- “હંુ સંવદેનાનો ӽણકાર છંુ” તમે 
હોય/થાય તો ફાયદો છે.  

 પોતાની ӽતને સતત જુદા પાડતા રહો- ‘જુઓ’. વહેવાર જુદી વչતુ છે, હકીકત(સત) 
જુદી વչતુ છે.  

 તમામ િԃયાને સતની ԍિՋથી જુઓ- સત ԐાՃ નથી તો બુિԺની ӽગૃિતથી જુઓ. ભલે 
Ԑԥા ӽગૃત ન હોય/ԥાન ન હોય – પણ સըસંગને કારણ ેબુિԺ સવળી/સձયક્ – થોડી 
શાણી/સમજદાર થઈ ગઈ છે (Ԑાસાિદક બુિԺ). 

 પોતાની ӽત સાથે વાતો કરો કે – “આ ખોટંુ છે”, “માર ેԐકાશની િદશામા ંજવું છે”, 
“માર ેમારા આ ભાવને ટેકો ન અપાય”- વગેર ેરાખો તો બુિԺની ӽગૃિત વધતી જશ.ે  

 એક વાર Ԑԥા ӽગૃત થાય પછી Ԑԥા જ માગӪદશӪન આપે છે- અને ધીમે ધીમે 
յયિԝըવ જ બદલાઈ જશ.ે Ԑԥા જլમોજլમ સાથે જ હોય.  

 દુ:ખ ફԝ અંત:કરણને જ չપશӯ શકે. અંત:કરણની પેલે પાર દુ:ખ નથી. Ԑકૃિત સાથે 
એકԁપતા ફગાવી દો તો દૂર થાય. દુ:ખ એ મનોમય Ԑકૃિતનો પડઘો છે. પડઘો 
સમજણ/ԥાનમાથંી આવવો જોઈએ. કુદરત/ઝાડપાન/આકાશ સાથે જોડાણ રાખો. 
“મને ӽગૃિત નથી” તેવો ખેદ/તાપ રાખો.  

 બુિԺ એ સજંોગોનું પિરણામ છે- પણ હોવાપણુ ં એ સજંોગોનું પિરણામ નથી. થોડંુ 
એકાંત/મૌન રાખો. իયાનમા ં િનરીԟણ કરો. અવલોકનના માગӪમાં રહો. સાચું કે ખોટંુ 
બધું ‘ӽણો’. ӽણવું પિવԋ છે.  

 ભેદԥાન કરવા માટે આખં બંધ કરીને સમય મળે ըયાર ે ‘જુઓ’- પણ એમ ન રાખો કે 
“હંુ իયાન કરવા બેઠો છંુ”. ફԝ િનરીԟણ/પરીԟણ/અવલોકન કરો- તે માનિસક િԃયા 
નથી.  

 આદત/મનથી ભેદԥાન નથી થતુ.ં રોજ બધું નવુ ંજ હોય છે-પણ તમને ત ેદેખાતંુ નથી.  
 જોવાય ըયાર ેમનથી જોવાય છે – પણ મનને જોઈ શકાતું નથી. તો શું કરવું ? 
 ԧાં સુધી Ԑԥા નથી ըયાં સુધી બુિԺથી જ જોવાશ.ે પણ સըસંગને કારણે તમને 

અહોભાવ છે એટલે બિુԺની સભાનતાથી મન જોવાતંુ હશ ે(આંખ બંધ કરીન)ે. એટલ ે
સવળી બુિԺ જԁરી છે. સવળી એટલે પોિઝિટવ/િવધાયક. સંકճપ કરીને જોવાનું શԁ 



180 
 

કરો કે “મને કોઈ ԥાની મદદ કર ેછે”- એટલે પરમાણુઓનો յયય શԁ થઈ જશ.ે જુઓ 
કે સજંોગો ઉըપՂ થયા, રՑા અને յયય/નાશ થયા. આમ જુઓ એટલે તમે ԓՐાંડને 
જોયુ.ં ગમે ત ેથાય- જોવાનંુ શԁ કરો- ભલે મન/બુિԺથી જોવાય.  

 મըૃયુની ઘટના જોવાથી મન િવચિલત થઈ ӽય છે. તેનો મુકાબલો કેવી રીતે થાય? 
 પિરિચતના મૃըયુથી િવચિલત થવાય છે. ભેદԥાન મըૃયુની ઘટના ઉપર િવજય અપાવશ.ે 

ભેદԥાનથી પોતે અલગ છે તે չપՋ થઈ જશે -એટલે બીӾ յયિԝને પણ તેમજ જોશે- 
કે બીӾ յયિԝના չથૂળ શરીર/મન સાથે માર ેએકતા થઈ ગઈ હતી. આંસુ આવવાં તે 
ઉՀગે નથી- તે અનુકંપા/કԀણાથી આવશ.ે  

 કોઈનું મըૃયુ થાય ըયાર ે – તેનો સંયોગ બદલાયો/તેનું વાતાવરણ બદલાયું તેમ કહેવુ ં
જોઈએ. પિરિચત յયિԝને એ રીત ે જુઓ કે “હંુ તેનો પિરિચત નથી” – પણ તે 
ભગવાનના અિતિથ છે તમે જુઓ.  

 નવી յયિԝ ԧાર ેપિરિચત થાય ըયાર ેશԁમાં તેના ગુણ દેખાશે- બાદમાં ધીમે ધીમે 
તેના અવગુણ દેખાશે. આ શરીર એ મશીન/યંԋ છે. તેને શા માટે ચાહવુ?ં અદંરના 
આԵાને ચાહો. રોજ અհયાસ કરવો કે શરીર સતત ઘસાય છે- ગમ ેըયાર ેમըૃય ુઆવી 
શકે. રાԋે કહો કે કાલ ેઊઠી શકીશ કે નહી ં તે મને ખબર નથી. જો ઊઠો તો ફરીથી 
‘જોવાનંુ’ શԁ કરો. શરીર જરા પણ ભરોસાપાԋ નથી. તે નՊર છે.  

 આખા જગતને પિરિચત જ માનવુ-ં તો હોમ િસકનેસ ન લાગે, અӽէռું ન લાગ.ે આમ 
કરશો તો તમારા ઘરના ԁમ, સોફાથી નહી ંબંધાઓ. બધે વહેવાર જુદો છે પણ આԵા 
એક જ છે. વહેવાર સાચવવો જોઈએ.  

 જો મըૃયુમાં કોઈને ԐસՂતાના વાઈԓેશન આપો તો તેને પહોચેં છે અને ત ેહળવા થાય 
છે. પણ જો દુ:ખી થાઓ તો તે દુ:ખના તરંગો તેને પહોચંે છે. એટલે મૃતકને સારા ભાવ 
આપો.  

 “ગમે તેવી յયિԝ હોય તોપણ હંુ બધાંને સારા/ઉԱમ તરંગો જ આપવા માગંું છંુ” – 
આમ કરો તો તમને ભેદԥાન થઈ જશ.ે  અլયનુ ંસાԀં કરવાનો જ ભાવ કરો. આમ ન 
કરી શકો તો િવચારો કે “માԀં મન આવો ભાવ કરી શકતું નથી – હંુ લાચાર છંુ” – તો 
આ ભાવ પણ કામ કરશે- કારણ કે તમે તમારા પોતાના મનનો અչવીકાર કરો છો- 
પીડા અનુભવો છો. પણ આ પીડા સાચી હોવી જોઈએ. આ ભાવ સձયક્ બુિԺના 
ભાવથી આવવો જોઈએ. લાગણી કે મોહ ન ચાલે.  

 શկદ નાશવંત નથી. મનના તરંગો હોય જ છે. ત ેઆԵાની જમે અિવનાશી નથી પણ 
લાખો વષӪ સુધી હોય.  

 શું ભેદԥાન એ જ આԵԥાન છે?  
 ભેદԥાન એ રોજરેોજના વહેવારને સમજણ/િવԥાનવાળો કરવા માટે છે. તેના વગર 

પણ આԵԥાન થઈ શકે. પણ ભદેԥાનથી Ԑકૃિત છૂટી પડે છે- િનરંતર સըસંગમાં 
રહેવાય છે. ભેદԥાન એ આԵԥાન નથી. ԥાન માԋ Ԑકાશ છે- તેમાં ભદેԥાન જવેુ ંન 
હોય. આԵԥાન એટલે આવરણ વગરનો Ԑકાશ. ભેદԥાન એટલે લોકોને સમӽવવું. 
જ ે લોકોને આવરણો છે- તેને ભેદԥાન વડે બુિԺ ચો՚ખી થશે અને પરાબુિԺ થશે. 
પછી ભેદԥાનની જԁર નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [942] 03 DEC 2006 A          

 આંતર મનને િવչતારથી કેમ જોવુ/ંસાચવવું? 
 મન સતત વહેતુ ંહોય છે એટલે իયાન, પӽૂ ચાલ ુહોય ըયાં સુધી શાિંત રહે.  
 કઈં પણ િԃયા આવ ેએટલે મન/અહંકાર આવે છે. એટલે ԥાતા-ԍՋા બનો અને િԃયાથી 

જુદા પડો. મન/બુિԺ/શરીરની િԃયાથી તમને એમ લાગે કે મӱ ઘણું કયુӭ – પણ તમે તેની 
બહાર ન જઈ શકો. તમ ેԍՋા બનો. ԍՋા પેલે પારથી આવે છે.  

 જો મનમા ંમે՛ջિેટક સેլટર (ચુંબકીય ԟેԋ) હશે તો સըસંગ અન ેԥાનીની િકંમત હશે. 
મનમાં લાલચ વગેર ેઆવે તો તેને વશ ન થવુ.ં અંદર અબજો Ԑકારના સչંકારો પડેલા 
છે. િવચારો ભલે આવ,ે િચંતા ન કરો. ફԝ ‘જુઓ’.  



181 
 

 જણેે ભાવથી ԥાની સાથે સંબંધ չથાિપત કયӷ હોય તો તેની બુિԺ અદંરથી આԵાનુ ં
નેતૃըવ માլય કરતી હોય- જનેે ԚԺા કહે છે. બિુԺ સձયક્ િદશામાં આગળ વધે છે. 
(સમિકત કહે છે).  

 જનેે ખરખેર ԥાનનુ ંિકરણ ચાલુ થઈ ગયુ ંહોય તનેા 15 થી વધુ જլમ નહી ંથાય. ԥાની 
Ԑըયે અહોભાવ/મԋૈી ભાવ થતો હોય અન ે ԥાનની તાલાવેલી થઈ ગઈ હોય તો આ 
અહોભાવ તેને પડવા નહી ંદે.  

 જ ે લોકો માને છે કે ԥાતા-ԍՋાએ કઈં કરવાનું હોતંુ નથી- ત ે સમӾ લ ે કે પોતાના 
શરીર/મન/બુિԺથી કઈં કરવાનું નથી- પણ ભાવથી અખડં રીતે 24 કલાક પોતાના 
િચԱને આԵા સાથે જોડી રાખવાનું છે- ભલ ે કઈં પણ કામ ચાલુ હોય. િԃયામાં 
ચોટંવાને બદલે બધું નાટક છે તેમ સમજવાનું છે. આ પુԀષાથӪ છે.  

 દરકે જ՛યાએ ԥાતા-ԍՋાનું પદ શોધવાનું છે. િચԱને વાતાવરણના Ԑભાવથી દૂર 
રાખીને જોવાનું છે- ભલે લ՛ջ/મըૃયુ કઈં પણ કામ હોય. તમાર ે તમાԀં િચԱ ըયાં 
વાતાવરણમા ંભેળવવાનું નથી. અંદરથી અિલՃ રહો. કોઈને કહેવાનંુ નથી કે ԐદશӪન 
કરવાનું નથી- નિહતર પાખડં થશ.ે ભૂલી જવાય તો િચંતા ન કરો- યાદ આવે એટલ ે
જોડાઈ ӽઓ અને ԍՋા બનો. આંતિરક રીતે િԃયાથી સતત દૂર રહો.  

 ԑી સમયનો અંતમુӪખ થઈને ઉપયોગ કરો. એકાંતમા ં રહો. ԥાનીની વાણી સાભંળો. 
અંદર જુઓ. આકાશ જુઓ. ઝાડ, પાન, કુદરત સાથે રહો. શԞ હોય તો ԓાՐ મુહૂતӪમાં 
આԵાનું અનુસંધાન કરો તો અહંકાર/અંતિરԟ/કુદરત પણ સાથ આપ ેછે.  

 ԥાનીઓ હંમેશાં વહેલી સવાર ે ӽગલેા જ હોય – સૂતા ન હોય. વહેલી સવારના 
પરમાણુઓ ઉԱમ કԟાના હોય છે. તેનુ ંમૂճય સમજો- લાભ લેવો. કઈં કરવાનંુ નથી- 
માԋ શાંિતથી બેસો  અને જુઓ.  

સըસંગ ԃમાંક [942] 03 DEC 2006 B 

 મનનો સાતըયભંગ કરો. િદવસમાં 4 – 5 વખત શાંિતથી 10 િમિનટ બેસો અને જુઓ. 
મનનું સાતըય તમને ચોԜસ િદશાના જլમ તરફ લઈ ӽય છે. એટલે મનનું સાતըય 
તોડો- આ અિનવાયӪ છે. આપણા મન ઉપર અહમ/બુિԺનો લેપ છે – જ ેકાઢવાનો છે. 
અંદરનો કચરો કાઢવાનો છે. રાԋે ઊંઘમાં સાતըય તૂટે છે પણ તે જડ શાંિત છે. ԐવૃિԱ 
કરતાં કરતા ંવ՞ચે િવરામ લેવો – તોપણ સાતըય તટેૂ છે.  

 સંબંધોમાં, હળવામળવામાં િવવેક રાખો. િબનજԁરી ન મળો. અિનવાયӪ રીતે મળવું 
પડે તો જવુ,ં પણ િԃયા તમારી ઈ՞છા િવԀԺની હોવાથી બંધન નહી ંથાય.  

 બોલવામા ં સંયમ રાખો. આવնયકતા હોય તો જ બોલો. મન/વચન/વાણી ચતેનની 
િવԀԺ છે- પણ ચેતન તરફી વાણી બોલો તો ધીમે ધીમે મૌનની શિԝ ડેવલપ થાય છે.  

 સըસંગના પરમાણુઓ પણ જડ છે- પણ ત ે િવરોધી પરમાણુઓને હઠાવે છે- એટલે 
ԥાનની વાત કરવી અને સાભંળવી. જ ેબોલો તે આԵા/ભગવાન માટે બોલો, બીӽનું 
શુભ કરવા બોલો. જમે કીમતી વչતુ સાચવો છો તેમ િચԱન ે સતત સાચવો- તેની 
કાળӾ લેવી. સામેવાળી յયિԝ સાથેના յયવહારમા ંપણ તેના િચԱની કાળӾ લેવી.  

 કોઈ પણ Ӿવને દુ:ખ ન આપવું- તેવો ભાવ અને વતӪન રાખવંુ. હંમેશા ંતમારો આશય 
અને િનՆય જોવાય છે-  ભલ ેતમારી ભલૂ થાય. કોઈ ભલે તમન ેગમ ેતેટલુ ંદુ:ખ આપી 
ગયું હોય – તેનું ભલું ઈ՞છો- તેવો આશય/િનՆય રાખો. ભૂલ અને દોષ Ԑકૃિતના છે 
એટલે յયિԝ નાિહંમત થઈ ӽય છે. પણ યાદ રાખો કે તમારો દોષ ન થતો હોય 
તોપણ તમે દોષી જ છો. અહી ંતમારો આશય અને િનՆય જ કામ કરશ.ે  

 તમારા પુէռ કે પાપની કોઈ િકંમત નથી. չવԁપની િદશામાં કરલે કાયӪ જ જોવાય છે.  
 જો Ԑમાદ કે આળસ આવે તો તે આԵાને ધરી દેવાં- કે મારાથી આ Ԑમાદ/આળસ 

જતાં નથી- તો જԁર કામ થશ.ે તમે સાંભળો છો પણ ԥાન લાગુ કરતા નથી તે તમારી 
કમજોરી છે.  

 કોઈ յયિԝ શાિંતથી આંખ બંધ કરીને બેઠી છે – તે Ԑમાદી નથી. તેનું િચԱ 
િચિતશિԝ સાથે જોડાયેલું છે. િચԱની ઉપેԟા એ Ԑમાદ છે. મճૂય િચԱનું જ છે. તમારા 



182 
 

િચԱને પકવવા માટે જ તમે અլય յયિԝના સંપકӪ માં આյયા છો- પણ તમે તો અլય 
յયિԝમાં જ િચԱ આપો છો.  

 મનથી મન જોઈ ન શકાય, પણ જો મન દેખાવા લાગે તો ગાડી પાટે ચડી ગઈ છે તેમ 
સમજવું. જનેે પોતાનું મન દેખાય તેન ેજ બીӽનુ ંમન દેખાય- નિહતર ન દેખાય.  

 ԥાતા-ԍՋા એટલે શું તે સમજો. જમે હાથ બરફને અડે તો ઠંડકનો બોધ થયો. તે રીત ે
બોધ પંચેિլԍયની બહારથી થાય છે. յયિԝને ભાન થાય છે. પંચેિլԍયથી દૂર ԥાતા પદ 
ԐાՃ થાય છે.  

 આપણને જ ે કઈં થાય છે તે મગજમા ં સંવદેના થાય છે – તે બોધ નથી. દુ:ખદ અન ે
સુખદ એમ બંને સંવદેના થાય છે. બોધ હોય ત ે– મનની શાિંત/અશાિંત બંનેને ӽણ ે
છે. બંનેમાં તેને સુખ વતાӪય છે. પણ સુખની સંવેદનામાં પણ յયિԝ કંટાળી ӽય છે.  

 બોધમાં િનըય નૂતનતા છે. એટલે બોધ થયા પછી બુિԺની સંવદેના ભલ ેથાય – પણ 
તેનો ӽણનાર ԥાતા હશે- જ ેકમӪનો ԟય કરશ.ે ԥાતાને ખબર પડશે કે આ શરીર ફԝ 
પૂતળું જ છે- જમેાં સંવદેના જ થાય છે.  

 કેટલાક ભૂલ કર ેછે કે – સંવેદનાને કાપવી અને તેનાથી બચવાનું શԁ કર ેછે.  પણ ԧાં 
સુધી શરીરમાં આԵા/ચેતના છે ըયાં સુધી ઇંિԍયોમાં સવંેદના થાય, થાય અને થાય જ. 
ԥાનીને પણ સંવેદનાઓ થાય જ. સંવદેના નહી ં નીકળે- પણ સંવદેના સાથે તમારાં  
મન/બુિԺ/અહંકાર ભળે છે. તમે સાવધાની રાખીને – તેમાં ભմયા વગર - સંવેદનાને 
ӽણો – તો તમે ԥાતા છો.  

 સંવેદનાને પોતાની ӽત સાથે એક કરી દેવી કે “આ મને થાય છે”- એટલે તમ ેભળી 
ગયા. આ જોયંુ નહી ં તે મોટામાં મોટી ભૂલ/ગુનો/અપરાધ છે. ચોટંી ӽય તે 
મન/બિુԺ/અહંકાર છે. એટલે સુખ-દુ:ખની સંવેદનામા ંભળવું નહી.ં  

 જમે મન ચો՚ખું હોય તેમ સુખ-દુ:ખની સંવેદના ઊંડાણથી આવે છે – પણ તમાર ેફԝ 
તેને ӽણવાની જ છે. (જમે સફેદ કપડાંમા ંડાઘ તરત દેખાય તેમ. ) 

 સંવેદનાને દબાવવાનો ԐયԴ ન કરો. નિહતર સંવેદના જડ થઈ ӽય- તેની 
બુિԺ/િવનય/િવવેક ન રહે. પણ ӽગૃિતથી સંવદેનાને ӽણો તો કામ સાԀં થાય.  

 તમારાં શરીર/મન/િચԱને ચો՚ખા ં રાખો/િનમӪળ રાખો/યો՛ય કામમા ં રાખો. (અિત 
કામ નહી)ં. જવેું છે તવેુ ં તમારા શરીરના ઉપયોગથી જ મૃըય ુ Ӿતવાનું છે- એટલે 
શરીર/મનનું મહՕવ સમજો. અંદર જોવાનું છે. ગીતા/ઉપિનષદોમા ંરહેલ ԥાન ԥાતા-
ԍՋાનું જ છે.  

 ԥાતા Ԟાંય જતો/આવતો/ઊઠતો/બેસતો/સૂતો નથી. એટલે જુઓ કે શરીર બધું કર ે
છે/મળે છે/յયવહાર કર ેછે/જમે છે અને હંુ તેનો ԥાતા-ԍՋા છંુ. આવી  ԍિՋ/ભાવ બધે 
જ રાખો કે “હંુ ԥાતા-ԍՋા છંુ” તો ઈՊર તમને બધથેી બચાવશે જ. 

 ધંધો/વહેવાર તમારા આԵાથી જ કરો. તમારા સંયોગો તમારા ԍյય/ԟેԋ/કાળ/ભાવથી 
જ આવેલા છે. એટલે તમે સયંોગોને હટાવી નહી ં શકો. આ સંયોગોમાથંી જ તમારી 
સાઈકલ કાઢવાની છે. સંયોગોથી ભાગશો તો વધ ુ દુ:ખ આવશ.ે સંયોગોને 
સમજવાથી/ӽણવાથી જ તેની વ՞ચ ેજ મુિԝ મળે છે- જમે શરીરની વ՞ચે હોવાથી જ 
મુિԝ મળે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [942] 03 DEC 2006 C 

 નવા સજંોગો ઊભા કરવા તે ગુનો છે- પણ ԐાՃ સજંોગોમાંથી ӽગિૃતથી નીકળવુ.ં 
ԐાથӪના કરો કે “મારા સજંોગો શાંત કરો અને મને չવԁપ મળે”. િવપરીત સજંોગોમાં 
જો રહેતાં આવડે તો ત ેકճયાણ માટે જ છે. સંકટો તમારા અહંકારને જમીનદોչત કર ે
છે- તેથી કճયાણ કર ેછે. દરકે ԥાની ભયાનક સંકટોમાથંી જ બહાર આյયા છે. તમાર ે
સંકટો માંગવાનાં નથી પણ જ ે આવેલાં છે તેની ӽગિૃત રાખો અને તેન ે ӽણો તો  
છુટકારો થશ.ે  સજંોગોથી બીવંુ/ડરવું નહી.ં  

 ઘણી ઊંચી કોિટની ચેતનાઓ અશરીરી રીતે અવકાશમાં յયાՃ હોય છે (દા.ત. 
Ԛીકૃոણ) તેને યાદ કરો તો તે જોડાય છે. તમને જ ે ԥાની સાથે મેળ પડે છે તેને 



183 
 

આԍӪ/દીન/ભિԝ ભાવે નમન કરો- જોડાણ કરો- તો તેની શિԝ յયિԝની અંદર કાયӪ 
કરશ.ે એટલે જો ԥાતા-ԍՋામાં – કે յયવહાર/իયાનમા ં તમારી શિԝ ઓછી પડે તો 
મોટી શિԝ સાથે અનુસંધાન કરો અને તેને આՓાન કરો. આવા ગુԀતՕવ સાથે સતત 
િચԱ જોડો કે “તેની શિԝ હશે તો થશ”ે. ગુԀ દતાԋેય  પણ અԟર તરીકે અંતિરԟમાં 
હાજર છે. յયિԝ નહી ંપણ ગԀુતՕવ મહՕવનું છે.  

સըસંગ ԃમાંક [943] 17 DEC 2006 A+B                    

 Ԑાણશિԝ Ԟાં સુધી િવકિસત થતી હોય છે?  
 જનેામા ં Ԑાણ હોય તે Ԑાણી. ભગવાન/આԵામાં Ԑાણ નથી. શરીર છૂટે ըયાર ે Ԑાણ 

શરીર (તજેસ શરીર) તમારી સાથે જ ӽય છે. જો મըૃયુ સમયે Ԑાણ ન ӽય તો િનવાӪણ 
થયું કહેવાય.  

 Ԑાણશિԝ કેમ બચાવવી ?  
 Պાસ/ઉ՞՟વાસ સાથે Ԑાણને ગહન સંબંધ છે. Պાસની શિԝ Ӿવનની મૂડી છે. 

Պાસમા ં સાવધાની રાખો. માણસો પોતાના િવચાર/બુિԺ/સાધના/તપ/સાધન ઉપર 
વજન મૂકે છે પણ Պાસ ઉપર વજન મૂકતા નથી.  

 આંખ/કાન/Ӿભ બધું જ Պાસથી ચાલે છે. Պાસ ઉપર իયાન/લԟ આપવું જોઈએ. 
િવચાર/કճપના/વૃિԱમાં ખચાӪતા Պાસને ԧાર ે ԍિՋ અપાય ըયાર ે પંચેિլԍય Հારા 
આવતો કચરો Պાસના ગળણાને કારણ ે બહાર જ અટકી ӽય છે. Պાસને જોવો ત ે
չવયંભૂ Ԑાણાયામ છે. તેને જોતા ંજ Պાસ ધીમો થતો ӽય છે અને નાિભમાં િչથર થાય 
છે અને અસાધારણ Ԑાણશિԝ ભેગી થાય છે. յયિԝના િવચારો/િચંતામા ંઘણો Պાસ 
ખચાӪય છે.  

 બહારની વչતુ આભાસી છે, સըય નથી- Ԕાંિત છે. મનથી જ ે કઈં દેખાય ત ે સըય ન 
હોય. સત અԍնય છે. ત ે અનુભવમાં કેમ આવ ે તે સમજો- Պાસ ઉપર નજર રાખો. 
િવચારો Պાસમાથંી જ આવે છે. જો Պાસ નાિભમા ંઊભો રહી ӽય તો િવચારો િչથર 
થાય.  

 Պાસ પર નજર રાખવાથી ત ે િչથર થશ ે અન ે કમӪનું બીજ પડતુ ં અટકે, અહંકારની 
િવકૃિત અટકે, બહારના સંઘષӪ અટકે. Պાસને જોવાથી ત ે સંવેદનામા ં ભળતો નથી 
એટલે સંવદેનાની શિԝ ઘટે છે અન ેસંવદેનાને ӽણે છે.  

 ӽગૃિત એ Ԑકાશ/તજે છે. તેનાથી તજેસ શરીર િવકાસ પામે છે. આ તજેસ શરીરનો 
િવકાસ થવાથી ચોવીસ ેકલાક પોતાના દોષ દેખાવા શԁ થાય, સંવેદના દેખાય અને 
સમજણનું સુખ શԁ થાય. સમજણનું સુખ હંમેશાં չવદોષના િનરીԟણ પછી જ શԁ 
થાય છે.  

 ԧાં સુધી પાપ/દોષ હોય ըયાં સુધી Ԑાણશિԝ જԁરી છે. પાપ એટલે – જ ે յયિԝ 
չવભાવની િદશામાં ન ચાલે તે પાપ છે. પાપ અને પુէռ – બંનેની ગાઠં પડે છે. તે બંનેને 
Ԑાણશિԝ વડે શાતં કરવા પડ.ે  

 િનոપાપ હોય તેની બુિԺ અવળી નથી- સીધી છે. તેને પોતાની ӽગૃિત રાખવી જ ન 
પડે. તેનો પોતાનો Ԑકાશ િԃયાશીલ હોય.  

 કતાӪપદનો અહંકાર અન ે ભોԝાપદનો અહંકાર – એમ બ ે Ԑકારના અહંકાર હોય છે. 
Ԑાણશિԝની ӽગૃિત થતી ӽય તેમ તેમ બિુԺ સીધી થતી ӽય – એટલે કતાӪપદનો 
અહંકાર નવાં બંધન નહી ં બાધેં. પણ ભોԝાપદનો અહંકાર સહેલાઈથી નહી ં ӽય. 
ભોԝાપદના અહંકાર વડે નવું બંધન નહી ંથાય – પણ કતાӪપદના અહંકારથી જ નવુ ં
બંધન થાય છે. ભોԝાપદનો અહંકાર ӽગિૃતથી જશ.ે  

 સિંચત કમӷ એટલાં સՔૂમ છે કે તે ԥાનીને પણ દેખાતાં નથી. Ԑારկધ કમӪ દેખાય. તે 
શરીરના આԵાને ચોટેંલાં છે. જમે જમે કમӪનો ઉદય આવે તેમ તેમ અદંરના 
પરમાણુઓ બહાર આવ.ે  

 કોઈ પણ કામને ԥાનથી ‘જુઓ’ તો તેના પરમાણુઓ ફરી ӽય છે- તે ભિԝ બને છે.  



184 
 

 એક વાર Ԑԥા ӽગૃત થાય પછી આ Ԑԥા જ Ԑાણન/ેતજેોમય શરીરને Ԑકાિશત કરતી 
રહે છે. Ԑકાશ વધતો રહે છે. આ յયિԝ કકળાટની વ՞ચે પણ િનલӲપ રહે છે/તે શાંત 
હોય છે.  

 45 વષӪ પછી յયિԝનું શરીર િવસજӪન તરફ ગિત કર ે છે. તેના િવસજӪનના અણુઓ 
એકિટવ થશ.ે એટલે નાિહંમત ન થવું અન ેӽગિૃત રાખવી.  

 ԥાનનો Ԑકાશ ચાલુ હોય ըયાર ે મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકારથી છૂટા પડી ગયા હોઈએ 
તેવું લાગ ે છે. ԧાર ે આવું સըસંગનું વાતાવરણ ન હોય ըયાર ે છૂટા નથી પડાતુ.ં તો 
આમા ંյયિԝનો દોષ છે ? 

 પુԀષાથӪ કરો. સըસંગમા ં પુԀષાથӪની જԁર નથી. બહાર Ԑԥા/ԥાતા/ԍՋા હોય તો 
પુԀષાથӪ ચાલી જ રՑો છે. પણ તમારી પાસે આ નથી. તમારી પાસે ӽગૃિત પણ નથી. 
તો આવા સજંોગોમા ંપરમાણુઓની શિԝ હોય છે- અહી ંઆԵાની શિԝ નથી. તમ ે
આ પરમાણુઓ સામે કઈં નહી ં કરી શકો. એટલે સંયમપૂવӪક પરમાણુઓની સાથે 
Ӿવવાનું છે- ફિરયાદ કરવાની નથી. જો ફિરયાદ કે બળાપો થાય તો તે પરમાણુઓની 
તાકાત વધાર ેછે. કાળમાથંી પસાર થઈ ӽઓ. (હે રામ...વગેર ેશկદો બોલી શકાય- ત ે
ફિરયાદ નથી) આ દુ:ખ/યાતના મોહમાથંી નથી આવી. પરમાણુઓની શિԝ તમાર ે
չવીકારવી પડે. ԥાનીને પણ શરીરમાં દદӪ /કՋ આવે છે.  

 દુ:ખમાં મોહ ન હોય પણ સુખમાં મોહ આવે છે- જ ે કાિતલ મોહ છે. બંનેમાં 
Ԑાણશિԝની ӽગૃિત ઊભી કરવી.  

 ભિԝ/ԥાન શું છે ? બંને અલગ છે ?  
 જ ેչવԁપ સાથ ેજોડાયેલ છે ત ેભԝ. ԥાન વગર յયિԝ չવԁપ સાથે જોડાઈ શકે 

નહી.ં જો ԥાન હોય તો પાપ/પુէռ કઈં વધે નહી-ં પણ જો ԥાન ન હોય તો પէુռ/પાપ 
બંને વધી શકે. ԥાનીને પુէռ નહી ંમળે. જો પાપ/પુէռના પરમાણુઓ જમા થાય તો 
ભોગવવા જլમ લેવો પડ.ે ԥાનાિ՛ջ બધા દોષોને બાળી નાંખ ે છે- એટલે જլમમરણ 
ӽય.  

 ભિԝ અને ԥાન અલગ નથી. ԥાન થયા પછી જ ભિԝ આવે છે. સાચી ભિԝ 
ԥાનમાથંી જ આવે છે.  

 ԧાર ે તમને ԥાન નથી થયું ըયાર ે - અહંકાર/બુિԺને કેլԍમાં રા՚યા વગર 
յયવહાર/વતӪન કરો ત ેભિԝ છે.  

 ԥાન થયા પછી િԃયા મહՕવની નથી. બધી ઘટનાઓ ԥાનથી જ જોવાય છે. ԥાનથી 
જ ેકઈં յયԝ થાય છે ત ેભિԝ જ છે.  

સըસંગ ԃમાંક [944] 07 JAN 2007 A+B          

 કોઈ કામ કરતાં હોઈએ ըયાર ેઆ કામ આગલા જլમમાં થઈ ગયું હોય તમે લાગે છે. 
આમ કેમ? - Ԟારકે આગલા જլમની չમૃિત હોય છે.  

 મન/બુિԺ/િચԱ/અહંકાર એક જ િદશામા ંહોય અને એકરસ થઈ ӽય ત ેઅનլય ભાવ 
છે. ઈՊર તરફ અનլય ભાવ હોય તો તેને ઈՊર/પરમાԵા મળે છે. ભગવાન તમારા 
Ԑકૃિતના દોષન ેનથી જોતા – પણ તે તમારો અનլય ભાવ જુએ છે. આ અનլય ભાવ 
ઊભો કરવાનો સતત પુԀષાથӪ કરવો -  ફળમા ંԍિՋ રા՚યા વગર. જો ભલૂ થાય તો કોઈ 
વાંધો નહી,ં  િચતંા ન કરવી- પણ પԀુષાથӪ જોઈશ.ે  

 ‘મનથી ઉપર ઊઠવુ ંછે’ તવેો સંકճપ થાય છે- તે Ԟાંથી થાય છે? મનમાથંી? 
 તમાર ેસંસાર છોડવાનો નથી પણ અદંરથી Ԑકાશ/ભગવԱા માટે રસ ઉըપՂ કરવાનો 

છે – ત ેદુ:ખમુિԝ માટે અિનવાયӪ છે. જો તમારી નજર ભગવԱા જગાડવાના ફળ તરફ 
રહે તે ભૂલ છે. પુԀષાથӪ તરફ નજર રાખો. નિહતર ફળ મેળવવાની મહՕવાકાԟંા થશે- 
પિરણામ ઉપર/ફળ ઉપર નજર થશ-ે જ ે ખોટંુ છે. ફળ તમારા હાથમાં નથી. કામને 
િનિમԱે અંધકાર દૂર કરવા પર ԍિՋ રાખો. કામનું મહՕવ નથી- પણ કામ કરતાં કરતાં 
ભગવાનનો યોગ કરો તે જԁરી છે. કામનો Ԑમાદ ન કરો તેમજ કામન ે મહՕવ ન 
આપો. તમાԀં ચેતન ઘર/ધંધો ચલાવવા માટે નથી- પણ ઈՊર મેળવવા માટે છે. પણ 



185 
 

સાથે સાથે ઘર/ધંધો ચલાવવાનો તો છે જ. એટલે કામની અંદર ઈՊરની ઊӽӪ દાખલ 
કરો. તમારી િનՌા કામમાં નહી ં પણ ઈՊરમાં હોવી જોઈએ. ભલે તમને કામમા ં
િનոફળતા મળે- પણ આ િનոફળતા શરીર/મશીનની છે.  

 જ ેલોકો ԥાનમા ંઆગળ વધેલા હોય છે તે પણ પરમાԵાનો પોકાર કરતા હોય છે. આ 
શું ફળની ԐાિՃનો પોકાર ન કહેવાય?  

 ԧાર ે જનેો અહંકાર શԺુ થયો તે ԥાની છે- આԵા પોતે ԥાની નથી. અહંકારને 
ԐાՃյયની ԐાિՃ થાય છે તે ԥાની છે. ԥાન થયા પછી પણ અપરાશિԝ પડેલી હોય 
છે. બધું રાતોરાત ન થાય- પણ ԥાનના Ԑકાશથી અંદરના અԥાનને જોવાનું છે. શરીર 
બનવાના ંકારણો અંદર કારણ શરીરમાં છે.  

 જોવું એટલ ે શું તે સમજો- જોવંુ એટલે અનભુવવું. અંદરના કારણ શરીરનો અનુભવ 
કરવાનો છે. ԥાનની આંખથી કારણ શરીર જોવાય કે તરત જ કારણ શરીરમાં િવչફોટ 
થાય. કારણ શરીર એટલે શું તે સમજો- તે յયԝ નથી. કારણ શરીર અિત સՔૂમ છે 
અને તેના પરમાણુઓ પગથી માથા સધુીની ચેતનામા ં આવેલા છે.  

 કારણ શરીર કોઈને પણ નહી ંદેખાય. ԧાર ેકારણ શરીર સંિચત કમӪમાં આવે, Ԑારկધ 
કમӪમાં આવે – ભોગવટો (સુખ કે દુ:ખ) આપવા માટે- અને Ԑԥા ӽગૃત થઈ હોય તેને 
તે દેખાય.  

 પરમાણુઓ ભોગવટો/સુખ દુ:ખ  આપીને જતા રહેશ,ે તે ટકશે નહી.ં ԧાર ેભોગવટો 
આવે અને તમ ેરોતાં રોતા ંભોગવો તો દુ:ખનો ગણુાકાર થાય – પણ સમતાથી જુઓ કે 
– આ પસાર થઈ જવાનું જ છે. જો ԥાની પԀુષ સાથેનો સըસંગ હોય અને સમતા રાખો 
તો તે કમӪ ઘસાઈને નીકળી જશ.ે  

 ԥાની પાસે ԥાનની ԟમતા છે - તે Ԟારયે આકાԟંા/મહՕવાકાԟંામા ં જઈ ન શકે- 
કારણ કે આકાԟંાનું સચંાલન કતાӪ પાસે હોય છે. ԥાની પાસે િચԱની શિુԺ છે- જ ે
પુԀષાથӪમાં જશ.ે એટલે “હંુ મԝુ થાઉં” તેવો ભાવ એ પԀુષાથӪ છે- એટલે કમӷ ԟીણ 
થતાં જશે.  

 ԥાનԍિՋવાળાને અગાઉથી ખબર પડે કે અમુક તકલીફ આવવાની છે- ըયાર ે
ભાગવાની નહી ં પણ ‘જોઈ’ ને પસાર થવાની જԁર છે. આમ ‘જોવુ’ં એટલે 
અનુભવવુ/ંબોધ કરવો- જનેે દશӪન (અનભુવ) કહેવામાં આવે છે. દશӪન ન હોય તો 
յયિԝ પાસે મૂઢતા છે. ԧાર ેદુ:ખ હોય ըયાર ેજોયું નહી ં– તો મૂઢતામા ંછે.  

 જો તમારી ӽગૃિત દુ:ખથી બચવામાં વપરાય તો ત ે અહંકારન ે ખાતે વપરાશે- એટલે 
દુ:ખથી બચવા નહી ં પણ દુ:ખને ‘જોવા’ માં ӽગૃિત વાપરો અને પરમાણુઓને 
‘જોઈને’ નીકળી જવા દો – નિહતર દુ:ખ ભિવոયમાં બમણા વેગથી આવશ.ે  

 કમӪના વેગ સહેલા નથી. કમӪ ઉદય થાય ըયાર ેગԀુતՕવ પાસે ધીરજની સહાય માંગો. 
ધીરજના ંફળ હંમેશા ંમીઠાં હોય છે. તમારા ધીરજ માગંવાના તરંગો ચતેનમાંથી બન ે
છે- અને ત ેકામ કર ેછે – અને તે કૃપા છે. કૃપા આયાસ કે ԐયԴથી ન આવે. આ વչતુ 
ԥાન મմયા પછીનો પુԀષાથӪ છે. ԧાં સુધી ԥાન નથી ըયાં સુધી મન/બુિԺની સમતા 
રાખવી. તેનું પણ મૂճય છે.  

 ԥાન માગӪમાં મન/બુિԺની સિԃયતા સૌથી ખરાબ છે. ԧાર ેત ેશાંત હોય ըયાર ેԐԥા 
હોય છે. મનની િչથરતા/સમતા રાખો. જો ન થાય તો સըસંગને યાદ કરો. મોટેથી 
સમતા માટે ԐાથӪના કરો.  

 જનેે ԥાનનો Ԑકાશ નથી થયો પણ બિુԺ િչથર છે ત ે ‘િչથતԐԥ’ છે. તમાԀં કામ 
સમતામા ંરહેવાનું છે. જો Ԑԥા હોય અને મન િવષમ થઈ ӽય તો દોષ લેખાતો નથી. 
દોષ લાગવા માટે કતાӪભાવ/અહંકાર જોઈએ.  કતાӪ ન હોય તો સӽ Ԟાં ઉધારવી? 
કમӪની સӽ/પાપ લાગતું નથી. ԧા ંસુધી Ԑԥા ԐાՃ ન થાય ըયાં સુધી સમતા રાખવી. 
સમતા અհયાસથી આવે છે ԧાર ેԐԥા કૃપાથી આવે છે.  

 તમને કમӪના પરમાણુઓ સાથે વહેવાર કરતાં આવડવો જોઈએ. મનને બને તેટલુ ં
િનિոԃય રાખો અને ӽગૃિતને સિԃય રાખો.  

 શરીરમાંથી ‘હંુપણા’ નો ભાવ જતો જ નથી – તો શું કરવું? 



186 
 

 તમે ‘હંુપણા’ ને કદી કાઢી શકશો જ નહી ં– કારણ કે તમાԀં ‘હોવાપણુ’ં છે જ. ‘હંુપણા’ 
સાથે યԺુ/લડાઈ ન કરવી. જ ે ‘હંુ’ અશԺુ છે તેને શԺુ કરવાનો છે. ԥાનીને પણ 
મન/શરીર સાથેના સંબંધ વગરનો ‘હંુ’ હોય છે- જ ે શԺુ િચԱ છે. આ શԺુ િચԱ તો 
રહેવાનુ ંજ છે.  

 તમે કહો છો કે “હંુ છંુ”. આમા ં‘હંુ’ બરોબર છે – પણ “હંુ છંુ” ત ેમાયાનો չવીકાર છે- ત ે
માિયક િનՆય છે.  

 ‘હંુ’એ માની લીધું છે કે “હંુ શરીર છંુ” – તે Ԕાંિત છે. શરીર જવાનું છે- ‘હંુ’ શાՊત છે. 
તમે અનંત સમયથી છો જ. હોવાપણું શાՊત છે. પણ તમે તમારા 
શરીર/આવડત/બુિԺ/સંબંધ ... આ બધા Ԑըયે હોવાપણું કરી ના՚યું. આ બધામાથંી જ 
‘મારાપણુ’ં આવે છે. શԺુ િચԱમાંથી ‘મારાપણુ’ં નથી આવતું.  

 શરીર કુદરતનું છે- તમાԀં નથી- જમે ઝાડપાન કુદરતનાં છે, તમારા ં નથી. જમે જમે 
Ԕાંિત/ગેરસમજણ/અԥાન  દૂર થાય તેમ તેમ િચԱની અશુિԺ દૂર થાય.  

 ԧાર ે કતાӪપદ/અહંકાર તૂટી ӽય પછી પણ ‘હંુપણુ’ં રહેતું હોય છે – તનેે પણ શાતં 
કરવાનું હોય છે.  

 હંુ શરીર/મન/બુિԺ/અહંકાર/િચԱ/નામ/ԁપ/આકાર નથી. આ બધું જ કાઢવાનું છે. 
‘હંુપણુ’ં ખોટી જ՛યાએ થઈ ગયું છે. અપમાન શરીરનું છે, તમાԀં નથી. સըસંગ Հારા 
‘હંુ’ ને શુԺ કરવામાં આવે છે.  

 ‘આ શરીર હંુ નથી’ – તેનો અհયાસ કેમ થાય?  
 જો તમારી ઈ՞છા િવԀԺ કઈં પણ થાય ત ે ‘જુઓ’. ઈ՞છાઓ અશુԺ અહંકારમાંથી 

આવે છે. કાયӪ કરવુ ંહોય તો સજંોગો ભેગા થાય તો જ કાયӪ થાય- પણ આપણે માનીએ 
છીએ કે “હંુ કાયӪ કԀં છંુ”. Ԟારયે પણ “મારી ઈ՞છા પૂરી થાય” તેવો ભાવ ન રાખવો- 
પણ “જો સજંોગો અનુકૂળ હશ ેતો થશ”ે તેમ રાખવું.  

 જનેે માԋ બુિԺ ઉપર જ િવՊાસ હોય ત ે નાિչતક કહેવાય. ભલે બિુԺ હોય, પણ 
સજંોગો યો՛ય ન હોય તો કાયӪ ન થાય.  

 આપણે Ԑકૃિતને ԥાતા-ԍՋાથી જોવાનો ԐયԴ કરીએ છીએ પણ ԥાતા-ԍՋા સાથે 
બુિԺ ભળી ӽય છે. તો બુિԺથી Ԟાં સુધી જોયા કરવુ?ં  

 જમે અહમનો Ԕમ છે તમે બુિԺનો પણ Ԕમ છે. આ બુિԺથી કઈં થશ ેનહી.ં જનેા પર 
કૃપા થાય છે તેન ેપરાબુિԺ મળે છે.  

 અહંકારની શિુԺ = બુિԺની શિુԺ.  જ ે બુિԺની શુિԺ થઈ ત ે જ પરાબિુԺ. સըસંગ 
બુિԺથી જ થાય છે. બુિԺ એ જ રહે છે- તે ફરતી નથી. પણ તેની અંદરનો ‘હંુ’ ભાવ – કે 
પોતે ડો՘ટર/િપતા/ભાઈ વગેર.ે.. ભરાઈ બેઠો હોય ત ેનીકળતો ӽય છે- એટલે બુિԺ 
ધીમે ધીમે પરાબુિԺ બનતી ӽય. હવ ેપરાબુિԺએ અદંરનો Ԑકાશ પકડી લીધો. Ԑԥા 
તમારી બુિԺનો જ ઉપયોગ કર ેછે. બિુԺની ચૈતિસક ઊӽӪ રાગ-Հષે ઘટાડે.  

 અહમ અને બિુԺ એક જ છે. અહંકાર જમે મનાવે તેમ બુિԺ માન.ે એટલે અહંકાર શુԺ 
થાય – અને બિુԺ તેન ેમાને છે એટલે ત ેપણ શԺુ થાય છે. ચલણ અહંકારનું છે. બુિԺ 
મહત (મોટંુ) ઉપકરણ છે. બુિԺ પાંચ ઇિլԍયોની յયવչથા કરી શકે- બીજંુ કઈં ન કરી 
શકે. તે પાંચ િવષયની ઉપર ન જઈ શકે. એટલે જમે જમે અહંકાર 
Ԕાંિતમુԝ/અԥાનમԝુ થતો જશે તેમ તેમ બુિԺ પરાનો Ԑકાશ પકડશ.ે  

 ԥાતા-ԍՋા પદની સાધનામાં અશԺુ બુિԺનું અવલોકન કરો- તો ત ેજવા લાગે. બુિԺને 
જોવા/ӽણવાથી શԺુ થાય છે. જમે જમે પરાશિԝનું િકરણ મળતુ ંજશે તેમ તેમ બિુԺ 
શԺુ થતી ӽય.  

 અશԺુ બુિԺ ભલે તજેչવી હોય પણ ભરોસાપાԋ નથી. આ બુિԺ અંિતમ સમય ે
રોવડાવશે જ. લોકો બુિԺવાદી હોય છે પણ િજવાય તો સમજણ કે દશӪનથી જ. 
સમજણ બુિԺમાંથી નહી ંપણ Ԑԥામાથંી આવે છે.  

 յયિԝ જ ેકઈં ӽણવા માંગે છે તે તેનો અહંકાર ӽણવા માંગે છે. આԥામા ંરહેવું એટલે 
ԥાની Ԑըયે સદભાવ/મԋૈીનો ભાવ.  



187 
 

 હંમેશા ં એવો ભાવ રાખો કે “હંુ કઈં ӽણતો નથી”. જો એવો ભાવ રાખશો અને 
માનશો કે “હંુ બુિԺશાળી/હંુ સારા չવાչթયવાળો છંુ – બીӽ નથી વગેર.ે.” તો દોષ 
લાગે છે.  

સըસંગ ԃમાંક [945] 21 JAN 2007 A+B          

 સહજ માગӪ/અંતયાӪԋામાં જ ેસાધન વગર યાԋા કર ેછે તેને અદંરથી બધું બહાર નીકળે 
છે- એટલે ԥાનમા ંિવકાસ તો થાય છે- પણ સાધનવાળાને જ ેસુખનો અનુભવ થાય છે 
તે થતો નથી. તો શુ ંકરવુ?ં  

 જ ે յયિԝને પૂરપેૂરો ԥાનનો મિહમા ઊંડે ઊંડ ે અંત:કરણમા ં ઊતરી ӽય તો આ 
મિહમાની આչથા/ԚԺામા ંખૂબ વધુ સુખ મળશ.ે  

 સહજ માગӪમાં ԥાનનો/ԥાનીનો/Ԑકાશનો મિહમા પૂરપેૂરો સમӽઈ જવો જોઈએ. 
અનુભવો તો આવે અન ે ӽય- પણ અદંરની ԐસՂતા નહી ં ӽય. ԥાનીની સહજ 
ԐસՂતા કોઈ છીનવી ન શકે. મըૃયુ તમારા બધા અનુભવો છીનવી લેશે.  

 ԥાનનો મિહમા શરીરના અણુએ અણુમા ંյયાપી જવો જોઈએ. વહેવારનો મિહમા ન 
હોય. માનપાન, આદરસըકારનો મિહમા નથી. સાધનનુ ં સુખ પણ જતુ ં રહેવાનું છે. 
તમો Ԟારકે સાધન કરીને થાકી જશો. જટેલું મનથી સાԀં લાગે છે તે બધું જ પાિથӪવ છે. 
તે Ԟારકે જતું જ રહેશ.ે એટલે તમ ેસըસંગ Ԟા ભાવથી/આશયથી કરો છો તે જુઓ.  

 ԥાનનો મિહમા + સըસંગની Ԑીિતનો ઊંડો ભાવ હોવો જોઈએ. જો આંતિરક 
પાિથӪવતાને કારણ ેઆ ન થઈ શકે તો કામમાં ઈՊરને સાથે રાખીને િચԱ પરોવો. બધી 
પિરિչથિતનો չવીકાર કરો. ભલે કટુતા/નકારાԵકતા હોય- તોપણ չવીકારો અને 
છૂટવાની ԐાથӪના કરો. જો આ પણ ન થઈ શકે તો જ ેદેવ/દેવી/ԥાનીને માનતા હો તેને 
ԐાથӪના કરો/આતӪ પોકાર કરો/તેની સાથે જોડાણ કરો.  

 સહજ માગӪવાળા સમજ ે છે કે પરમાԵા પોતાની અંદર જ છે- ԧાર ે સાધનવાળા 
માનશ ેકે પરમાԵા બહાર છે.  

 જો દેવદેવીઓને ભજતી յયિԝનો આશય ԥાનનો હશે તો ત ેԥાનન ેԐાՃ થઈ જશ.ે 
એટલે આશય હંમેશાં ԥાનનો જ રાખવો- ભલે તમાԀં સાધન કોઈ પણ હોય. આશય 
Ԑકાશ/બોધ/ԥાનનો જ રાખવો.  

 બધામાં ભગવાન જુઓ- સંબંધ (ભાઈ/િપતા/િમԋ વગેર)ે ભૂલી ӽઓ – તો તમારામાં 
અનլય ભાવ આવશ.ે બધાં જ કાયӷ ઈՊર માટે જ કરો.  

 ગીતા મજુબ – “ԥાની તો મારો આԵા જ છે” – એટલે ગમ ેըયાર ેԥાનીનો Ԑકાશ અને 
આԵા/ઈՊરનો Ԑકાશ એક જ હોય છે. ગીતા/શાՅો વગેરનેા શկદોમા ંબધા ગૂંચવાઈ 
શકે, પણ Ԑકાશ તો એક જ છે.  

 પૂ. ભાઈનું પુչતક “બધું છૂટશે – ӽણનાર રહેશ”ે વાચંતાં પહેલાં ભાવ કરો કે “મારાં   
મન, બુિԺ, અહંકાર દૂર થાય” તો સમӽશ.ે ԥાની સાથે એકતા કરો તો અહંકારનો ԟય 
થશે. પુչતકની ભાષા અઘરી નથી પણ તમારો અહંકાર, તમારી બિુԺ અઘરાં છે- એટલે 
તેને શાતં કરો. પરાબિુԺથી આ સમӽશ.ે તમારો અહંકાર જ તમને નડે છે.  

 ԥાનની Ԑીિત બુિԺ/અહંકારથી નહી ં થાય- પણ જનેે અԥાન મટાડવુ ં છે તે յયિԝ 
‘ભાવ’ થી Ԑીિત કરશ,ે “હંુ વાચંનાર/સમજનાર/ӽણનાર જ નથી” તેવો ભાવ રાખીને 
વાંચશે – તો ԥાની સાથે એકતા થશે.  

 કટુતાથી કઈં પણ ન કરો (બોલવું/સાંભળવું વગેર)ે. તે તમને બંધનમાં લઈ જશ.ે મૌનની 
પાછળ પણ કટુતા હોઈ શકે.  

 તમે չવીકાર કરો કે “મારી Ԑકૃિત આવી જ છે”. આમ չવીકૃિત થશ ેએટલે તેનો અંદરથી 
જ ઉપાય થશ.ે અહંકાર આ નહી ંકરી શકે.  

 દરકે յયિԝની Ԁિચ/અԀિચ હોય છે- જ ે յયિԝની સՔૂમ કમӪરજમાંથી પદેા થાય છે. 
ગમવું/ન ગમવુ/ંભાવવુ/ંન ભાવવુ ં – આ બધામાં કમӪની રજ છે- તેમાં અહંકાર નથી. 
એટલે જ તમાԀં સાધન તમારી Ԁિચ મજુબનું હશ.ે બાદમાં રજ ખતમ થતાં જ સાધન 
નીકળી જશ.ે બાદમાં બધુ ંભગવժભાવ/શરણાગિતથી થશે.  



188 
 

 જ ેઆરંભ કર ેછે ત ેઅંતરાયો નોતર ેછે. ԥાની અનારંભી હોય છે. જો અદંરથી એમ લાગ ે
કે “અંદરના અંતરાયો જલદી Ԑગટ થઈ ӽય”–તો ԥાનીના આશયથી આ જુદંુ છે?  

 બહારથી આવે ત ેિવԟેપ છે- અદંરથી આવે ત ેઆવરણ છે. જો તમ ેઆરંભ છોડો એટલે 
િવԟેપમાં તમારી જવાબદારી નથી.  

 અંદરના અંતરાયો કમӪની રજԁપે છે- તેને મટાડવા જ પડશ-ે તેમા ં કોઈને રાહત ન 
મળે. જો յયિԝ ԐાથӪના કર ેકે “અંતરાયો બહાર આવે” – એટલે તમે સԤ છો. એટલે 
બહાર સજંોગો બને અન ેતમારા અંતરાયો મટી જવા માટે બહાર આવશ.ે પણ જનેી 
ԥાનԍિՋ નથી અને કતાӪ ԍિՋ છે તેના અંતરાયોનો ગુણાકાર થઈ જશ.ે જો ԥાનԍિՋ 
અને Ԑકાશ છે તો અંતરાયો જશ.ે  

 આમ બોલવું સહેલું છે – પણ ચાર ેબાજુથી માયા તૂટી પડ ેըયાર ેઅઘԀં પડ ેછે. એટલે 
સામેથી અંતરાયો માંગવા નહી.ં  

 કમӪની રજ એટલે કારણ શરીર. આ કારણ શરીર કમӪની રજનું બનેલું છે. તેના મજુબ 
શરીરના ԁપ/રંગ વગેર ે બને છે. જ ે કઈં ઘટના બને છે તે આપણા કમӪની રજ અન ે
સૃિՋના કમӪની રજ વ՞ચે કઈં ચાલે છે તેનાથી બને છે. આ વչતુ બિુԺથી નહી ંસમӾ 
શકાય- એટલે તમે ԥાનની ગિતમા ં સમાઈ ӽઓ. જો અહંકાર/બુિԺ લગાવશો તો 
કાળને પહોચંી નહી ં શકો અને થાકી જશો- સહન પણ નહી ં કરી શકો. જો સહન 
કરવાની શિԝ ઊભી કરશો તો તમારો અહંકાર (કતાӪભાવ) સહન કરશે – અન ે
અહંકાર વધશ,ે કમӪરજ વધશ.ે તમાર ે તેને વેદવાનું છે/ӽણવાનું છે- સહન નથી 
કરવાનું. જો સહન કરશો તો દુ:ખ ઊંડંુ ઊતરી જશે. તમે જુદા રહીને દૂરથી 
જોયા/ӽէռા કરો તો તે પસાર થઈ જશે. તમ ેતનેાથી િનલӲપ રહો- નિહતર અહંકાર 
ચોટંી જશે અને કમӪનાં પોટલાં વધી જશે.  

 પોતાના કમӪની રજને પોતાની ન માનવી. તમે માની લીધું છે એટલે કમӪ બધંાય છે. જો 
માլયતા તોડી નાખો અને અહંકાર કે કતાӪભાવ વ՞ચે ન લાવો તો - કમӪની રજ પોતાની 
રીતે સુકાઈ જશ.ે કમӪને કાળને હવાલે કરો અને તમે દૂરથી જોયા કરો.  

 અનેક જլમોથી તમને નવા ંશરીરો મળે છે અને દરકે જլમમાં յયિԝ પોતાના તે નવા 
શરીર સાથે ચોટંી જ ӽય છે. કોઈ પણ શરીરને ન ચોટંવુ.ં  

 નામ/ԁપ/ગુણ/આકાર સાથે ચેતનાની Ԇંિથ થઈ ગઈ છે. તેને કારણ ે આ બધી 
અડચણો આյયા જ કર ેછે.  

 જો કતાӪભાવે સારી ԐવૃિԱ કરો તો તેનું પુէռ બનશ-ે જ ેકતાӪભાવના પરમાણુઓ સજӲ 
છે. બીӾ յયિԝ સાԀં કર ેછે – પણ તે ԥાનનો ભડકો છે એટલે તેનું પુէռ બંધાતંુ નથી 
કારણ કે તે કતાӪ નથી- એટલે તેનુ ં કճયાણ થશ.ે એટલે જોવા/ӽણવા અને ԥાતા-
ԍՋાનો ભાવ રાખો.  

 જ ેકઈં િԃયા થાય તે કારણ શરીરમાંથી જ આવ ેછે- તેમ છતાં તમે માનો છો કે “હંુ કԀં 
છંુ” લોકો ભિԝ પણ બુિԺથી જોડાઈને કર ે છે. તમે બિુԺ નથી. બિુԺ નામના 
સાધનનો յયવહારમાં ઉપયોગ કરો. ӽગિૃત રાખો કે બુિԺ સાથ ે અહંકાર ભળી ન 
ӽય. “મારી બુિԺ” તેમ ન રાખવુ.ં બુિԺ પોતાના પરમાણુઓ લઈન ેઆવી છે. નવા 
શરીરમાં નવો અહંકાર નવા કારણ શરીરમાંથી આવે છે- જ ેજૂના અહંકારથી જુદો હોય 
છે. આ વչતુ કાળ કર ેછે. ԥાનના શરણથી જ આ વչતુ જશે.  

 તમે ભલ ેભિԝ કરો પણ આશય તો ԥાનનો જ રાખવો.  
 જ ેકઈં કમӪ થાય છે તે કમӪની રજને કારણ ેથાય છે કે અહંકાર કર ેછે તે કેમ ખબર પડ?ે 
 નવું કમӪ અહંકારથી બંધાય છે. જો અહંકાર િનિոԃય હોય તો નવુ ં કમӪ ન બંધાય. કમӪ 

થતું હોય ըયાર ેતે સુખ કે દુ:ખ આપે. ԧાર ેસુખ આપે ըયાર ેમન છકી ન ӽય અન ેըયાર ે
પણ મન સંતિુલત રહે તો સમજવું કે નવાં કમӷ બધંાશ ેનહી.ં પણ મન જો છકી ӽય તો 
સમજો કે કમӪની રજ પણ છે અને રજ Հારા નવુ ંકમӪ પણ બંધાય છે. દુ:ખ આવે ըયાર ે
એમ લાગે કે “આ મને જ કેમ આյયું?” તો સમજો કે આ કમӪમાં અહંકાર પણ જોડાઈ 
રՑો છે અને નવું કમӪ પણ બંધાઈ રՑંુ છે. પણ જો તમે એમ માનો કે બધું િવԥાનથી જ 



189 
 

બને છે તો નવું કમӪ બંધાતંુ નથી. જો દુ:ખ થયું/રեયા – પણ બાદમાં իયાનમા ંઆવે કે 
“બધું જ ઈՊરની ઈ՞છા મજુબ થાય છે” – તો આગળનું ધોવાઈ જશે.  

સըસંગ ԃમાંક [946] 04 FEB 2007 A+B             

 Ӿવનનો લહાવો પાંચ િવષયો, સંબંધ, વչતુઓમાં છે. આ વչતુમાં આપણા િવષયો 
(સંગીત, િચԋ વગેર)ે માં રસ લેવાય તો કમӪની કોઈ અસર ઊભી થાય? 

 મહાવાԞ છે – “રસો વૈ સ:” - Ӿવન/આԵાનું չવԁપ રસથી ભરલેું છે. જ ેવչતુ Man 
Made છે તેના માટે “રસો વૈ સ:” નથી- પણ કુદરતે બનાવેલ છે તેના માટે છે. Ӿવનુ ં
ભોજન અլય Ӿવ જ બન ેછે.  

 ԧાર ે Ԑકૃિત અને ચતેન ભેગા ં થાય ըયાર ે ԋીજંુ તՕવ મન/િવચાર આપોઆપ ઉըપՂ 
થાય છે- જ ેદુ:ખ ઉըપՂ કર ેછે. આપણ ેԐકૃિત અને ચેતન જુદા ંકરી શકતા નથી.  

 મનુոય પાસે બુિԺની પસંદગી/િવકճપ છે એટલે િહસાબનો ચોપડો શԁ થઈ ӽય છે. 
માણસો િવચારને પકડ ે છે- મનમા ં િવચર ે છે – એટલે િવષયનુ ં િવશષે ԥાન (કલા, 
સંગીત, ગિણત વગરે.ે..) Ԑગટ થાય છે- એટલે સհયતાનો િવકાસ થાય છે. પણ આમ 
હોય તોપણ չવભાવનુ ં અԥાન હોય – મըૃયુનો ભય નહી ં ӽય. િવશેષ ԥાનથી 
જլમમરણ વધ-ે ભલે յયિԝ બુિԺશાળી હોય.  

 “ધլયો ગૃહչથાԚમ:” – એ પણ મહાવાԞ છે. એટલે ગૃહչથાԚમના િવષયમાં રહીને 
તેમાંથી બહાર નીકળી ӽય તો મુԝ થવાય.  

 અવરોધ Ԟાં છે તે સમજો- આપણને બાճયાવչથાથી મદદ નથી મળી. (չવાભાિવક 
ԥાનમા ંકેમ આવવું તે બાબતની મદદ). બધા ંધમӪ તરફ વળે છે, િવચારો તરફ વળે છે. 
પણ િવચાર એ તો શկદનું Ԑતીક છે. ԧાર ે આԵા તો િવચારો/ભાષા/શկદોને 
ઓળખતો જ નથી. ચતેનને ભાષાનું ԥાન નથી. ભાષા તો મનમાથંી ઉըપՂ થાય છે. 
ચેતન પૂણӪ છે- તેણ ેઉըԃાંિત કરવાની નથી.  

  ԥાનીનંુ કામ આ બધુ ંકાઢવાનું છે. બધી કેળવણી/સչંકારો કાઢવાના છે. ધમӪવાળા આ 
નહી ંકરી શકે. જլમમըૃયનુા દુ:ખમાંથી બહાર નહી ંકાઢી શકે. 

 յયિԝ માન ે છે કે મન ે સંગીત/િચԋ/વગેરમેાં રસ પડ ે છે- પણ આ રસ તો પોતાના 
ચેતનમાથંી જ આવે છે. (જમે કે કૂતરાનું હાડકંુ) એટલે յયિԝ સંસારના જુદા જુદા 
િવષયોને પોતાના માનીને તેમાથંી રસ લ ેછે. વાչતવમાં રસ તો અદંરના ચતેનમાંથી જ 
આવે છે- િવષયમાંથી નહી.ં આ આપણી સમજની ભૂલ છે. અլયને આԵા તરીકે જુઓ 
તો તમારી અંદર ઘણુ ંપિરવતӪન આવશે.  

 હંુ સંગીતકાર/હંુ ડો՘ટર/.... આ બધી Ԕાંિત તોડો. આ બધું િવશેષ ԥાનને લીધ ે છે. 
તેનો કતાӪ તમન ે Ԕાંિતમાં નાખે છે. હંુ દયાળ/ુહંુ લાગણીશીલ/મӱ આટલા ઉપકાર 
કયાӪ/આટલો ըયાગ કયӷ/હંુ ધમӪનો આચાયӪ  .... આવું કઈં પણ ન ચાલે.  

 દયા/ગુણ વગેર ેજો કતાӪ/અહંકારના હાથમાં હોય તે નકામુ.ં કતાӪથી શુભ થશે – પણ 
શԺુ નહી ંથાય. આԵા શુભ કે અશુભ ન કર.ે  

 સըસંગ હોય તે બુિԺ કે ઈ՞છાથી ન થાય. અંદરના શુભના પરમાણુઓ સըસંગ તરફ 
ખӱચી ӽય. ԥાનની ԍિՋએ શુભ/અશુભ બંને અશુԺ ગણાય છે. મન/કાયા/વાણી 
અશુભ છે. સારા ં કામો પણ અશુિԺમાં ગણાય છે. મનના/કતાӪના િવશેષ 
ભાવ/ઉપાિધઓ કપાય ત ેજુઓ.  

 સુખ હોય તે દુ:ખમા ંફેરવાઈ ӽય છે. તે Ԑકૃિતનું છે. સુખને ફӱકી ન દેવુ.ં સુખની સંવેદના 
છે. શુિԺની સંવેદના નથી.  

 સըસંગમાં જો ઉપાિધઓ રાખીને બેસો તો સըસંગ અંદર ન ઊતર.ે પણ “હંુ કઈં જ 
ӽણતો નથી – અԥાની છંુ” તેમ રાખો તો ԥાન અંદર ઊતર.ે  

 “હંુ સըસંગ કરતો નથી/પӽૂ કરતો નથી – પણ થઈ રՑાં છે” તેમ રાખો તો કતાӪભાવ 
કપાશ.ે  

 જમે કેટલાકને સંસાર સાથે તլમયતા થાય તેમ કેટલાકને ըયાગ/વૈરા՛યની Ԑકૃિતની 
અવչથા સાથે તլમયતા થાય છે (કઈં ગમે નહી)ં. આ સાચો વૈરા՛ય નથી. સાચા 



190 
 

વૈરા՛યને કોઈ સાથે વાધંો નથી. ફԝ એમ રાખો કે જ ે કઈં થઈ રՑંુ છે તે Ԑકૃિતને 
આધીન થઈ રՑંુ છે.  

 ઘણાની પાસે ફԝ શુભ/સાિՕવકતાના ડંુગરો હોય છે. તેઓ બધાને સાિՕવકતાની 
ફટૂપԨીથી જ માխયા કર.ે પણ તમાર ે કોઈનો լયાય તોળવો નહી.ં լયાય કરવાનું કામ 
િનયિતના હાથમાં જ છે.  

 ԧાર ેકટોકટી હોય- મըૃય ુસામે જ હોય-ըયાર ેઅહંકાર શլૂય થઈ ӽય છે. આ સમયે જો 
ԥાન અદંર ઊતરી ӽય તો કામ થઈ ӽય. સપંિԱ એ આપિԱછે અન ે આપિԱ એ 
સંપિԱ છે.  

 િԃયા મહՕવની નથી – પણ તેની પાછળની ભાવના મહՕવની છે- તે કામ કરશ.ે 
յયિԝનું હોવુ/ંજોવંુ/સાંભળવું વગેર ેપӽૂ જ છે.  

 ગમવું/ન ગમવું – એ અહંકારમાંથી નથી આવતુ.ં રાગ-Հષે અહંકારમાંથી આવે છે. 
રામકૃոણ દેવને અહંકાર ન હતોપણ પӽૂ ગમતી. અિભյયિԝનો આԵા ચતેના નથી- 
પણ յયિԝના Ӿլસ છે. Ӿլસ તેના પોતાના չવભાવમા ં છે – ԥાની પોતાના 
չવભાવમા ંછે.  

 સૌથી મોટંુ સાધન પોતાની Ԑકૃિતન ે‘જોવી’ ત ેછે. પોતાના કોષોને જોવા. “આ શરીર 
માԀં નથી” તેમ ԍઢપણે માનો તો અદંર ફેરફાર શԁ થઈ જશ.ે તમારા 
આશય/િનՆયથી ફેરફાર આવશ.ે ભલે વહેવારમા ંભૂલ થાય- પણ “આ હંુ નથી- આ 
માԀં નથી” તેવો િનՆય રાખો.  

 રાԋે સૂતી વખતે સંકճપ કરો કે “આ શરીર હંુ ભગવાનને સમપӪણ કԀં છંુ.” જો સવાર ે
ӽગો તો જુઓ કે ફરીથી મન ેએક િદવસ માટે શરીર મմયું છે – એટલે ભગવાનનું કામ 
કરો.  

 સવાર ેઊઠીને પણ ભાવ કરો કે આ શરીર માԀં નથી, દુિનયા મારી નથી- પણ શરીર 
વડે ઈՊરનું કામ કરવાનું છે- ભલે તમને ન ગમતું હોય તેવુ ં કામ આવ-ે પણ તમારી 
પસંદગી ન રાખો. ઘટના ગમે તે બને, તમારા િચԱને િչથર રાખો. આ બધી જ 
પરમાણુઓની રમત છે- તો શા માટે તમ ેવ՞ચે ઘસૂી ӽઓ છો? જો વ՞ચે આյયા પણ 
પછી ખબર પડી કે તમ ેઘટનામાં ખોટા વ՞ચે આવી ગયા- તો તરત જ નીકળી ӽઓ 
અને ӽગિૃત ફરીથી રાખો.  

 શું બીӽઓને સુખ આપવાની ભાવના છે તે ભોળપણ છે? 
 ‘બીӽ’ શկદ ԧાં સુધી છે ըયાં સુધી મશીનમાં કઈંક ફોճટ છે. પણ તમાર ેપોતાને 24 

કલાક સુખમાં રહેવું છે – એટલે બધા ંજ Ӿવો/Ԑાણીઓને સુખના તરંગો આપો. ભલે 
બીӽ તમારી સામે આડા ચાલે. એવો ભાવ રાખો કે તમે બીӽન ેનહી ંપણ તમને જ 
સુખ આપો છો.  

 જગતન ેભલે ન ӽէռુ ં– જો આԵા અન ેતેના સખુને ӽէռું તણે ેબધું જ ӽણી લીધુ.ં 
Ӿવનનું իયેય આԵાના સુખને ӽણવાનું છે. Ӿવ માԋને સુખ આપવાનું જ રાખો. 
તમારો આશય બધાંને સુખ આપવાનો જ છે. અլયનો આԵા અને તમારો આԵા -
જુદા નથી - એક જ છે.   

સըસંગ ԃમાંક [947] 18 FEB 2007 A+B               

 સըસંગના ԥાનને િવચારો ખӱચી ӽય છે તો શું કરવું ? િનિոԃય ӽગૃિત િવશ ે સમજ 
આપશો.  

 િવચાર એ સમչયા નથી. તે બહાર અને અદંરના સંયોગોનો યોગ છે- તેની અથડામણ 
છે. િવચારો મનુոયના શરીરમા ં આવે છે- દેવ/Ԑાણીઓમા ં નહી.ં આપણને չમૃિત છે 
તેમાં શկદો અને અથӪ હોય છે- તેમાંથી િવચારો બને છે. અથӪ મગજ Հારા આյયો.  

 જમેાં յયિԝનો અહંકાર/મન સંકળાયેલ છે તે િવચારો દુ:ખ અને અશાંિતનું કારણ છે. 
ԧાં સુધી તમે િવચારોને મહՕવ આપશો ըયાં સુધી સમչયા રહેશ.ે  



191 
 

 કેટલાક લોકો નામչમરણ કર ે છે પણ નામની ઉըપિԱ મનથી થાય છે- આԵામાથંી 
નહી.ં સતત નામથી મન િનչતજે પણ થઈ ӽય છે – અિતરકે ન કરવો અન ેબહુ વજન 
ન આપવુ.ં જમે બહારનો ઘોઘંાટ ચલાવી લો છો તેમ િવચારો ચલાવી લેવા (Let Go).  

 ગુԀતՕવની લગામ પકડી રાખો તો અંદરનું ગԀુતՕવ પોતાનો Ԑકાશ ઊભો કરશે – તેથી 
િવચારોનંુ મૂճય નહી ં રહે. તમે િવચારોને ફӱકી નહી ં શકો. તેના અણુઓ ચોટેંલા છે. 
સજંોગોને કારણે િવચારો ઊખડે છે, જને ેԥાતા-ԍՋાથી જુઓ. յયિԝ ‘મારા િવચારો’ 
છે તેમ માને છે અને માિલકી રાખે છે- પણ િવચારો મશીન(મન)ના છે- તમારા નથી.  

 આમ સમӾને ԥાતા-ԍՋાથી જુઓ તો ખૂબ લાભ મળશ.ે જો િવચારો જોશો તો 
સըસંગથી પણ વધુ લાભ થશ-ે કારણ કે જોનાર બહારનો છે. િવચારો કાપવાને બદલ ે
તેને જુઓ. આ જોનારની લાઈટથી બધું ઓગળી જશે અને િવચારોથી અંતર થશ.ે  

 લોકો શરીરના દુ:ખાવાથી અિલՃ રહે છે પણ િવચારો સાથે એકતા કરી લ ેછે- જ ેખોટંુ 
છે. િવચારોની એકતા છોડો.  

 સારામાં સારો અને ખરાબમાં ખરાબ િવચાર પણ તમારો નથી. આમ ન થાય તો 
એકાԆતાથી કઈંક જોયા કરો. પણ આ ԋાટક/એકાԆતાનો અհયાસ બહુ ન કરવો. તે 
ӽગૃિતના અհયાસને અટકાવે છે. ટેձપરરી 5-10 િમિનટ માટે કરી શકાય.  

 ԥાતા અનંત કાળથી તમારી સાથે જ છે- તે શાՊત છે- તેને իયાનમા ંરાખો. િԃયા 24 
કલાક ન કરી શકાય પણ ԥાતા-ԍՋા 24 કલાક હોઈ શકે.  

 સાધનામાં લોકો સાધન- իયાન/નામչમરણ/કીતӪન આ બધાનંે પકડી રાખે છે- ત ે
શાՊત નથી. કાયમી તો ԥાતા-ԍՋાને જ પકડવાનો છે. સાધન કામચલાઉ રીતે છે. 
յયિԝની Ԑકૃિત/અવչથા બદલાય તેમ સાધન પણ બદલાય.  

 ԟેԋની અંદર ԟેԋԥ(ԥાતા)એ બધું ӽէռા કરવાનુ ંછે. ԟેԋԥ(ԥાતા)એ Ԑકૃિતમાં ભળી 
પણ ન જવાય અન ેતેનાથી છટકી પણ ન જવાય. આ બંનેથી કમӪ ઊભું થાય છે. તમાર ે
અિલՃ રહેવાનંુ છે. ભય આવે તોપણ ԥાતા જોશે કે – મને ભય નથી- હંુ તો ԍՋા છંુ.  

 િવચારોને ઘટનાԁપે લેવા- ભલે સારા કે ખરાબ હોય.  િવԥાનની ԍિՋએ સારા/ખરાબ 
જવેું નથી- માԋ ઘટના છે.  

 Ӿવનમાં ભલે દુ:ખ છે- પણ જો તમે દુ:ખી થયા તો તમારી ભૂલ છે. ફԝ ‘જોશો’ તો 
પરમાણુઓ ચાճયા જશ.ે િવચારો આવે ને ӽય-પણ આપણને તેની સાથે સંબંધ નથી.  

 અનંત સમયથી ԥાતા-ԍՋા બદલાતો નથી- તે કોની સાથે ӽય છે ? 
 અંદરના કારણ શરીરના પરમાણુઓ એ આપણું હોવાપણું છે- જ ે દેખાતંુ નથી- તેની 

સાથે ԥાતા-ԍՋા બીӽ શરીરમાં ӽય છે. આ પરમાણુઓને કારણ શરીર પણ કહે છે.  
 અહંકાર શરીર સાથે સકંળાયેલો છે. શરીર ӽય એટલે અહંકાર પણ ӽય. અહંકાર 

બીӽ શરીરમાં ન જઈ શકે. નવા શરીરમા ંનવો અહંકાર નવા ՙલેવર સાથે બને છે.  
 કારણ શરીરના બધા પરમાણુઓ ચો՚ખા થઈ ӽય એટલે શરીર ન રહે. પછી તે કોઈ 

પણ શરીરમાં ન આવે. (દેવમાં પણ નહી)ં. અહંકાર મૃըયુ પછી ભેગો ન આવ-ે પણ 
કારણ શરીર (પરમાણઓુ) ભેગું આવે.   

 િચંતા કારણ શરીર (પરમાણુઓ)ની કરો. ԟીણ થતા અહંકારને ԥાતા-ԍՋાથી જુઓ. 
એટલે આ અહંકાર અદંરના છૂપા પરમાણુઓના સંપકӪ માં આવે, અન ેત ેસિૃՋમાં દાખલ 
થઈ ગયો- તેથી ત ેસձયક્ (સીધો) થઈ ગયો. “માԀં ԥાનિકરણ કેમ ӽગ?ે” – તેની જ 
સતત િચતંા કરો.  

 શું કારણ શરીર એ જ ‘હંુ’ થઈ ગયુ ં?  
 કારણ શરીર માટે વપરાતો ‘હંુ’ ԧાર ેԥાન થઈ ӽય ըયાર ે‘અહં ԓՐાિչમ’ થઈ ӽય 

છે.  
 ԥાતા-ԍՋા આવે ըયાર ે જ અને તરત જ પરાબુિԺ શԁ થઈ ӽય. આ બંને સાથે જ 

જլમે છે (જમે બાળક અને િપતા). ԥાતા-ԍՋાની ઊӽӪ જ બુિԺ થઈને આ મગજના 
સંબંધમા ંઆવી ӽય.  

 જો ԥાતા-ԍՋા નથી તો પરાબિુԺ નથી. જો રાગՀષે છે તો չથૂળ બુિԺ છે.  
 ՙલોનીગંના Ӿવોને આԵા હોય? – હા, હોય.  



192 
 

 શરીરમાં આԵા નથી પણ આԵામા ં શરીર છે. આԵા શાՊત છે. Ӿવને જ ે
સુખ/દુ:ખની લાગણી થાય/સંવેદના થાય ત ેઆԵા વગર ન થાય.  

 શરણાગિત એટલે પોતાની બુિԺ/અહં છોડી દેવો. બુિԺ/અહંકાર – એ જ Ӿવનું 
સવӪչવ છે. િԃયા શરીરની છે. શરણાગત થયેલાને પણ આદેશ થયેલ હોય તો િԃયા 
કરવી પડ.ે  

 ԥાન/Ԑԥા એટલે શું ?  
 સૃિՋમાં બુિԺ અન ે િવચારનું ԥાન છે- જનેાથી સસંાર ચાલે છે. આ ԥાન յયિԝના 

અԥાનને મટાડી શકતું નથી. તે અનંતના ફેરા ઓછા ન કર.ે એટલે તે પરોԟ ԥાન છે, 
અંધારાનું અને તેમાંથી Ԑગટ થયલેું ԥાન છે. આ ԥાનની બુિԺના દરવાӽમાંથી સાચા 
અનંત ԥાનમા ંજઈ શકાય છે.  

 આ અનંત ԥાનમા ં બિુԺની ӽગૃિત જԁરી છે. અનંત ԥાન બુિԺમાં ઝીલાતું નથી- 
પણ બુિԺના માիયમથી ચાલે છે. બાદમાં બુિԺની ӽગૃિતની જ՛યાએ Ԑԥા આવે છે.  

 յયિԝમાં બુિԺની ӽગૃિત બાદ સૌથી પહેલાં Ԑԥા ԐાՃ ન થાય. પહેલાં ԥાન ԐાՃ 
થાય અને ԥાનના Ԑકાશથી Ԑԥાનો જլમ થાય. ԥાનના Ԑકાશનંુ િકરણ બુિԺમાં 
ӽય- એટલે શાՊત તՕવ સાથે બુિԺ જોડાઈ ગઈ અને એટલ ેԐԥાનો જլમ થાય છે.  

 ԥાનીના સંપકӪ માં આવવાથી ԥાન આવવાની શԞતા છે. િԃયાથી કામ નહી ં થાય. 
ԥાન અԥેયમાંથી આવે છે.  

 Ԑԥા સતત ન હોય, તેના ծલેશ આવે અને ӽય – પણ ԥાનની ԐાિՃ સતત રહે છે.  
 લՔમીનો ઉપયોગ અիયાԵમાં કેમ કરવો ?  
 લՔમી એટલ ે Ӿવનની સમિૃԺ- પૈસા નહી.ં છૂટથી ચો՚ખી 

હવા/કુદરત/આકાશ/વૃԟો/ચો՚ખું પાણી/ખોરાક આ બધું મળે, તણાવ વગર કામ થતુ ં
હોય વગેર-ે આ બધી લՔમી છે. લՔમી સુખ આપ ેԧાર ેનાણંુ સુખ ન આપ.ે  

 ઘરની વչતુઓ/ખોરાક .... આ બધાનંે ઈՊરની કૃપાના ભાવથી જોવંુ. કોઈ મળવા 
આવે તો તેને ભગવાને મોકճયા છે તેવો વહેવાર કરો.  

 કુટેવોને દૂર રાખવાનો રામબાણ ઈલાજ શું ? 
 જ ેյયિԝ કુટેવોને પોતાની ӽતથી જુદી સમજ ેછે તે ખોવાઈ જશ.ે કુટેવોન ેસમજણથી 

જોવામાં આવે તો જશ.ે પણ બધી જ સુટેવોન ે સતત જોવાવાળા ઘણી વાર બહુ જ 
અહંકારી હોય છે. ઘણાને સારા ગણુો ખીલવવાનો લોભ લાગ ેછે- કારણ કે સમાજમા ં
ગુણોની ԐિતՌા છે.  

 ԥાનનો માગӪ કુટેવની પીડા અને ગુણનો અહંકાર – બંનેથી છૂટવાનો છે. કુટેવન ે
ઓળખો અને તેની પીડા અનુભવો તે રામબાણ ઈલાજ છે. કુટેવને Ԑલોભનથી ન 
ઢાકંવી. સુટેવ અને કુટેવ બંનેની ӽગૃિત રાખવી.  

 Ԑિતԃમણ/પՆાԱાપ તમારા મન/બુિԺથી થાય છે.  તેનાથી થોડંુ િરપિેરંગ થશે પણ ત ે
ԥાનનો માગӪ નથી. તમાર ે Ԑિતԃમણ શા માટે કરવું પեયુ ં ત ે સમજો. તમારી ӽગૃિત 
Ԟાં ગઈ હતી કે તમાર ે Ԑિતԃમણ કરવુ ં પեયુ?ં ӽગૃિત ઓછી પડે એટલે Ԑિતԃમણ 
કરવું પեયું.  

 ԥાનનો માગӪ Ԑિતԃમણના હાથમાં નથી- પણ ԥાનનો માગӪ સીધો 
ӽગૃિત/Awareness ના હાથમાં જ છે- કે, “હંુ ભલૂ/પՆાԱાપ/દોષ કરનારો નથી. આ 
મારી અંદરના પરમાણુઓ છે તેન ે હંુ ӽગૃિતથી જોઉં છંુ”. તમાર ે ӽગિૃતથી પસાર 
થવાનું છે.  

સըસંગ ԃમાંક [948] 04 MAR 2007 A+B               

 અંદર જ ેӾવંતતા/ચેતનતા અનુભવાય છે ત ેઆԵા છે કે શું ? 
 શરીરનાં પાંચ Հારના અનુભવો આԵાને કારણે જ થાય છે. 

જોવુ/ંસાભંળવુ/ંસુખ/દુ:ખ/પીડા આ બધા અનુભવો આԵાને કારણે જ છે. આ બધા 
અનુભવો આԵા કર ેછે. બધા Ӿવ માટે આ સાચંુ છે.  



193 
 

 અંતરાԵા અને બિહરાԵા બંને આԵાની શિԝ વાપરી રՑા છે. બિહરાԵાના 
આԵાની શિԝનો હવાલો મન/બુિԺ/અહંકારના હાથમાં છે. અંતરાԵાના આԵાની 
શિԝ- પોતાને પંચેિլԍયથી જુદી પાડે છે. તે માને છે કે અંદર પરમાણુઓનું સાԕાԧ 
છે. આ પરમાણુઓ વહેતા છે. તે માન ેછે કે બિુԺનો Ԑકાશ મારો નથી.  

 સારા સંչકારો/પિરવાર/કુટંુબ/ԥાિત/દેશ એ તમ ે નથી. જો 
મન/બુિԺ/સչંકાર/િવચાર/Ԛવણ/સըસંગના વાતાવરણથી છૂટાપણુ ં અનભુવાતું હોય 
અને જ ેઆ બધાંને ӽણી રՑો છે તે સાԟાત્ સૂયӪ/આԵાની અવչથા છે. તેને બંધન 
પડતું નથી. આ પુԀષાથӪ છે. જો પԀુષાથӪ ન હોય તો બધંુ જ એકડા વગરના મીડંા જવેું 
છે.  

 બુિԺ/અહંકારથી ભગવાનના ં કામ નહી ં થાય- પણ ԥાનના પુԀષાથӪથી થાય. 
બુિԺ/અહંકાર/յયવહારના ԟેԋમાં ԥાનԍિՋથી જોવાનું શԁ કરો તો કામ શԁ થાય.  

 તમારી ઈ՞છા Ԑમાણે કઈં ન થાય તોપણ કઈં નહી.ં આԵાને ઈ՞છા કે અિન՞છા નથી. 
જ ેપરમાણુઓનુ ંવચӪչવ છે તે પરમાણુઓ મજુબ િԃયાઓ થશ.ે  

 કમӪ કરો પણ ફળ તો સજંોગો મજુબ જ આવશ.ે િનરાશ ન થવુ.ં સըકમӪમા ંપણ િવપરીત 
ફળ આવી શકે- આ ԥાનԍિՋ છે.  

 જો ԍિՋ અને શિԝને સંઘષӪ કે િનરાશામાં લગાડો તે ԥાનԍિՋ નથી. ԧાર ે પણ 
ઈ՞છા/ભાવના/લાગણી/મહેનત Ԑમાણે ન થાય ըયાર ે ԥાનԍિՋની જԁર છે. 
અપમાન/ઉપેԟા/નુકસાન કઈં પણ થાય ըયાર ેԐકૃિતને સૂયӪ/આԵા તરફ ઊભી કરવી- 
પણ બુિԺ કે ઘટના સામે ન રાખવી.  

 અહંકાર/સչંકાર/મન/િવચાર બળવો કર ે તોપણ તેને વશ ન થવુ-ં કારણ કે આ બધું 
માયા જ છે- તેને વશ ન થવું. જો મનન ેવશ થાઓ તો માયાને વશ થવા બરોબર છે. 
મન છે ત ેમાયાનું જ બનેલું છે. յયિԝનો આશય/ઊӽӪ મનના સુખ પાછળ ન હોવો 
જોઈએ- પણ ԥાનના સૂયӪԐકાશ પાછળ હોવો જોઈએ- નિહતર સըસંગ વક વગરનો 
થઈ જશ.ે મનના સુખ પાછળ દોડતાં અટકી ӽઓ. પુԀષાથӪ કરો. િનરીԟણ કરો. 
મનની િԃયા અને ભાવનાઓને ӽણો અને ઓળખો. મનને વશ ન થવું. ӽણવાથી જ 
બધું થશ.ે  

 મન એ માયાનું Ԑિતિનિધըવ કર ેછે ԧાર ેԐԥાશિԝ એ ԥાનનું Ԑિતિનિધըવ કર ેછે. 
Ԑԥાશિԝ એ આԵાનું શԺુ િકરણ છે.  

 કઈં ગમતું ન હોય તો – TV, મોબાઇલ, પુչતક વગેરમેા ં ભાગો નહી-ં પણ ‘જુઓ’. 
અવલોકન કરો- તો મનની માયા સંકોચાશે. મનને વશ ન થવું. પિՆમની સչંકૃિત 
મજુબ બધા મનને વશ થઈ ગયા છે અન ે- સતત – મનનું સુખ કેમ મળે તે જ જુએ છે. 
ધૈયӪ નથી. મનના સુખની ખોટી િચંતાથી જ નવો દેહ બન ેછે – શરીર અન ેમનને કઈ 
રીતે સુખમાં રાખવંુ? તમાર ેસહજ સુખ ભોગવવાનુ ંજ છે – પણ મનના Ԑિતિનિધըવને 
અટકાવો. કՋમાં નથી Ӿવવાનું (સાԀં ન ખાવંુ/સાԀં ન પહેરવું વગેર.ે..)  - પણ મનન ે
વશ થતા ંઅટકો.  

 મનની સમજણ કેળવો. સમજણ એ માયા નથી. સમજણની પાછળ પડો એટલે સુખ 
વધશ.ે પરમ સુખ મળશ.ે Ԑિતકૂળતાઓ- બધી જ – સુખમાં ફેરવાઈ જશે. મનના સુખને 
બદલ ેમનની સમજણ કેળવો.  

 બધી િԃયાઓ મનને ખાતે ӽય છે- એટલે મનની માયા મરશે નહી-ં પણ સમજણ જુદી 
વչતુ છે.  

 તમાર ેસહન નથી કરવાનુ-ં સહન કરશ ેતે અહંકાર કરશ ેઅને નવુ ંબંધન પડશ.ે તમ ે
દીનતા રાખો, સમજણ રાખો અને પસાર થાઓ. Ԑકૃિતમાથંી દીનતા રાખીને પસાર 
થાઓ. દીનતા એ બળ છે. બાહુબળ/િવચારબળ/સાધનાબળ/તપનું બળ આ બધા ં
બળ નથી- તે નકામા ંછે.  

 સંસારનો િવકાસ એ માયાનો િવકાસ છે. બધો જ િવકાસ િવનાશ તરફ જઈ રՑો છે- 
પણ તેની અંદર એક શાՊત િબંદુ છે- તેને પકડો. તમાԀં ચેતન તՕવ પાયો છે- તેને 
ઓળખો.  



194 
 

 બુિԺની ӽગિૃત બે Ԑકારની છે- 1. સાદી બિુԺ յયવહારમા/ંિવકાસમા ંજશે. આ બુિԺ 
ԥાન તરફ ન લઈ ӽય.   2. સձયક્ (સીધી) બુિԺ – આ બુિԺનું આકષӪણ રાખવુ.ં “યથા 
મિત- તથા ગિત” – તેમ ભગવાન કહે છે. ભલે તમને Ԑԥા ન હોય પણ સձયક્ બુિԺની 
ӽગૃિતમા ં ખӱચાણ/આકષӪણ રાખો. આમ હશ ે તો ભલે કમӪ નબળાં હોય તોપણ આ 
આકષӪણ કામ કરશ.ે   

 વાંચવામા ંઅહંકાર પડદા પાછળ હોય છે, ԧાર ેԚવણમાં અહંકાર હોતો નથી- એટલ ે
Ԛવણ ઉԱમ છે. વાંચનને બદલે ԥાનીના Ԛવણને કેլԍમાં રાખો. ԥાનીના મૌનમાંથી 
પણ ԥાન Ԑગટ થાય છે. યથાથӪ Ԛવણ કરવુ-ં માયાવી Ԛવણ નહી.ં યથાથӪ Ԛવણથી 
િચԱમાં પિરવતӪન થાય છે.  

 કમӪની રજ મનુոય શરીરમાં જ બળી શકે- દેવ/Ԑાણીમાં પણ આ રજ નહી ંબળે. કારણ 
સમજો- માનવ શરીરમાં રહેલી બુિԺ/અહંકાર થકી ԥાનનું િકરણ એકિટવ થાય ત ેજ 
આ કમӪની રજન ેબાળી શકે. અլય શરીરમાં નહી.ં  

 બુિԺ/અહંકાર માનવ શરીરમા ંજ છે અન ેત ેઉપયોગી છે. તેને મળતા િકરણ/શિԝનો 
ઉપયોગ յયિԝ ӽગિૃતથી ӽણવા માટે કર ેછે- તે કમӪની રજને બાળે છે.  

 અંદરના પરમાણુ પુԀષાથӪથી જ ફેરફાર પામે કે તે પોતે ગિતમાં હોય ? 
 પરમાણુઓ ગિતમાં નથી- તેમની չવતંԋ ગિત નથી. આપણી અદંર અનતં Ӿવનના 

પરમાણુઓ પડલેા છે- તનેે ӽણવા જશો તો ગાંડા થઈ જશો.  
 પરમાણુઓની չવયંભૂ ગિત નથી- પણ સજંોગો Ԑમાણે ગિત છે. પરમાણઓુ સજંોગો 

મજુબ બહાર આવે છે. તેનો લાભ લેતાં (‘જોતા’ં) જો ચૂકશો તો ખૂબ નુકસાન જશે.  
 અનુકૂળ/Ԑિતકૂળ બંન ેસજંોગો તમાԀં કճયાણ કરવા જ આյયા છે. પરમાણુઓ બહાર 

નીકળવા માટે જ હોય છે. જો દુ:ખી થશો અને જોશો નહી ં તો પરમાણુઓ ફરીથી 
અંદર જશ.ે ԧાર ેનીકળે ըયાર ેԥાતા-ԍՋાથી જોવું- એટલે તે નીકળી જશ ેઅને સાથે 
બીӽ અનેક પરમાણુઓને લેતા જશ.ે Ԑિતકૂળ સજંોગોન ે લાત ન મારવી પણ 
ԥાનԍિՋથી લેવા/શમાવવા.   

 તમારો આશય/ભાવ જ મહՕવનો છે. ભાવ જ પԀુષાથӪ છે. િԃયાની જԁર નથી. 
ԥાનમા ંઆશય/ભાવ જ જોવાય છે. વહેવારમાં િԃયા જોવાય છે. ફળ આશય Ԑમાણે 
આવે છે.  

 ગીતા નહી ંવાચંો તો ચાલશે પણ બહાર આવેલા પરમાણુઓને જોવા/ӽણવા પડ.ે આ 
સમયે ӽગૃિત રાખો – તેમ શિԝ આપો. ԥાનԍિՋથી આ પરમાણુઓને જુઓ તો 
બંધનના કારણની મુિԝ થાય છે- પરમાણુઓનો કલર બદલે છે – ચો՚ખા થાય છે.  

 જો તમારી પાસે ԥાનԍિՋ ન હોય તો િવચાર/બુિԺ/Պાસની ӽગૃિત રાખો.  
 પરમાણુઓને બીӽ શկદોમા ં વૃિԱ કહે છે. આ જլમ લેતી વૃિԱને જોવી. તમારી 

બુિԺ/અહંકાર આ વૃિԱને જોઈ નહી ં શકે. અહંકારમાથંી જ વૃિԱ ઊઠે છે- એટલ ે
અહંકાર તેને જોઈ ન શકે.  વિૃԱઓ ԥાનીના ԥાનના Ԑકાશમાં જ દેખાય. “વૃિԱ હંુ 
નથી” તેમ જોતાં અન ેӽણતાં જ બંધન કપાઈ ӽય છે.  

 સըસંગમાં પરા ԥાનનો Ԑકાશ ԧાર ે મનના આવરણ/િવચાર વગર યથાથӪ રીતે 
ઝીલાય છે ըયાર ેԥાનીનંુ ԥાન તે յયિԝના િચԱમાં આવીને રહે છે. આ ԥાનનો થાપો 
િચԱમાં શાՊત રહે છે- જ ેિԃયાશીલ હોય છે.  

 આનું લԟણ એ હોય છે કે յયિԝનો Պાસ ચોટંી ӽય છે. કારણ કે જ ેՊાસ બિુԺ/મન 
િવચારમા ંખચાӪતો હતો તે – હવ ેસમપӪણ થઈ ગયું એટલ ેՊાસની જԁર નથી. મનમાં 
થતો Պાસનો ખચӷ હવે બંધ થયો એટલે ત ેՊાસ નાિભમા ંિչથર થાય છે. એટલે અદંર 
પવન પડી ӽય – એટલે બધું ચો՚ખું થઈ ગયુ.ં  

 અહી ં સըસંગ/ԥાનીનંુ માનિસક/બૌિԺક આકષӪણ નથી. Ԟાંય પણ મન/બુિԺથી 
ખӱચાવંુ તે չવԁપ Ԑըયેનું પાપ છે, દોષ છે. જ ે յયિԝ չવԁપ Ԑըયે ખӱચાય તેના પર 
અլયનો Ԑભાવ પડતો નથી.  

 ભય લાગ ેછે કે હંુ આԵા થઈ ӽઉં તો મારા અહંકારનું શું ? 



195 
 

 આ ભયને તમાર ે મૃըયુ/પરમાણુ/સજંોગԁપે લઈને તેને જોવા/ӽણવાનો છે. નિહતર 
ભગવાન Ԑըયે Ԑીિત નહી ં આવ.ે ભયન ે કારણે ભગવાન Ԑըયે Ԑીિત આવ.ે માનિસક 
ભયથી િડԐેશન આવે પણ આ ભય ԥાન Ԑըયે Ԑીિત કરાવશે.  

 ԧાર ેભયન ેઓળખો/ӽણો એટલે ભયનો અભાવ (અભય) થાય- િનભӪયતા નહી.ં ભય 
Ԑગટ થાય તેમા ં અભય છુપાયલેો છે. ભય આવ ે તો રાӾ થવું કે તેન ે
ઓળખવા/ӽણવાના િદવસો નӾક આյયા. આ ભય કાયӪ/કારણમાથંી નથી આવતો.  

સըસંગ ԃમાંક [949] 18 MAR 2007 A+B                  

 ԃોધ પકડાય છે પણ બીӾ નકારાԵકતા પકડાતી નથી – તો શું કરવું ? 
 આપણે મનુոય નથી- પણ મનոુય શરીરના ԍՋા છીએ. આ શરીરમા ંમારી ચેતના વહી 

રહી છે. શાՊત ચૈતլયનો અનુભવ- પોતાના પુԀષાથӪથી - મનુոય શરીરમા ં થાય છે. 
આ અનુભવ દેવો ન કરી શકે.  

 ચેતન સાથે Ԑકૃિતનો સયંોગ છે- ચૈતլય չવતંԋ નથી- તે કેદ છે. જો શરીર/Ԑકૃિતમા ં
પરાચેતના ન હોય તો ԃોધ/લોભ વગેર ેન થાય. ԃોધ/લોભ વગેરનેી શિԝ આԵામાથંી 
આવી. બુિԺ કે િવચારોથી આ ԃોધ/લોભ ન સુધર.ે તે બુિԺનુ ંકાયӪԟેԋ નથી.  

 અંત:કરણના તપેલા પરમાણુઓ ԃોધ છે. તે જ રીતે Հષે/મોહ/લોભ વગરે.ે આ બધુ ં
ચેતનના સંયોગને લીધ ેથાય છે. ԃોધ/ભયન ેજોઈ/અનુભવી શકાય છે- પણ લોભ/મોહ 
– આ બધું દેખાતંુ નથી.  

 દરકે յયિԝમાં શાંત ԃોધ/શાતં Հષે વગેર ેબધું ચાલુ જ હોય છે- પણ તમને તે દેખાતું 
નથી. જો તમે અંતમુӪખ થાઓ, અને ԥાનીની Ԑકૃિત, ԥાનીના અનુભવને ӽણતા 
થાઓ તેમ તેમ Ԑકૃિતનું દશӪન ચો՚ખું થાય.  

 ચેતનશિԝને સિԃય કરવામા ંસમય આપો તો Ԑકૃિત ઓળખાશે. સըસંગ કરો, ԥાનના 
અનુભવીનો સંગ કરો, તેની Ԑીિત કરો, અંતરની મԋૈી કરો. એકાંતમા ં બેસો. જો 
પરમાԵા માટે રડી શકો તો સાԀં. બુિԺ/િવચાર તેનો માગӪ નથી. હંુ માનવ નથી, પણ 
તેને હંુ જોનાર છંુ. માનવ શરીરમા ંસՔૂમ પરમાણુઓ વહી રՑા છે- જ ેԐારկધ કમӪ છે. 
જ ે પરમાણુ ԐસયાӪ નથી તે સિંચત છે- અને તે ભિવոયમાં આવશે. સજંોગો મજુબ ત ે
પરમાણુઓ આવશ.ે  

 પરમાણુઓનો િનકાલ કરવા માટે િનયમોને આધીન થવું પડશ ે તે ӽણો. હવ ે
ԃોધ/લોભ આવે ըયાર ેતમે તેનાથી જુદાપણું અનભુવી શકો તો સાԀં. તમે ԃોધ નથી. 
તમે તેને ‘જુઓ’. આ અհયાસનું વજન વધારો- તો ԃોધ વખતે તમે લાચાર નહી ંથાઓ. 
ӽગૃિતનો અિ՛ջ વધ ે એટલે પરમાણ ુ ખતમ થઈ ӽય. ӽગૃિતથી જ અંત:કરણની 
સમչયાઓ જશ.ે 

 બધી յયિԝનાં અતં:કરણ જુદાં હોય છે. તેની ખબૂ જ તાકાત હોય છે. પરાચેતનાથી 
અંત:કરણ વશમાં આવ ેછે. એટલ ેપરાચેતના જગાડવી પડ.ે  અહી ંઆપણી બુિԺ કામ 
નહી ંઆવે. બુિԺ અંત:કરણની ӽગિૃતમાં કામ નહી ંલાગ-ે ત ેબાՑ વહેવારમાં ચાલશ.ે 
અહી ંપરાચેતનાની ઉપરની ӽગૃિતથી જ અંત:કરણની સમչયા હલ થાય.  

 અըયારની ӽગિૃત બુિԺને થોડી સીધી કરવામાં મદદ કર ે– પણ સըસગંની બહાર ત ે
કામ નહી ંકર.ે સըસંગમાં પાપ બળે પણ પરમાણુઓ નહી ંબળે. તેના માટે ચેતનાની 
ӽગૃિત જોઈએ.  

 ચેતનાની ӽગૃિતને સમજો. આ સըસંગમાં જ ે બોલાય છે તે પરાચતેનાની સાԟીએ 
બોલાય છે. એટલે કે յયિԝ બોલનાર નથી- તે બોલવાથી જુદી છે.  

 સમજણ રાખો કે હંુ પરમાણુઓનું દેવું ચૂકવવા આյયો છંુ. અંદર પરમાણઓુનો પહાડ 
છે. આ પરમાણુઓનો િનકાલ િવચાર/અહંકાર/બુિԺથી નહી ંથાય. તેના માટે ચતેનની 
ӽગૃિત જોઈશ.ે આ ચતેનની ӽગૃિત મેળવવા માટે ԥાનીના સըસંગની વાતો હોય 
તેમાં અંત:કરણની ӽગિૃત રાખવી. յયિԝ પાસે Ԑԥા/આԵાની શિԝ નથી તો તે કર ે
શુ?ં અહી ં અંત:કરણની ӽગૃિત મદદԁપ છે. જમે જમે સըસંગની ӽગિૃત વધશે તેમ 
તેમ Ԑકાશ વધશ.ે  



196 
 

 Ԑકાશને કારણે અંદરના પરમાણુઓ બહાર નીકળવા માટે આવશ.ે તેને નીકળવા દેવા. 
પાછા બેસાડવા નહી.ં ધૈયӪ રાખીને ‘જોવુ’ં. મનમાં દુ:ખ ન લગાડવું. અદંર રીપેરીગં થાય 
છે. સમજણ રાખવી. યથાથӪ દશӪન(સમજણ)એ મહાસુખ છે. સમજણનો આનંદ એ 
Ԑકૃિતનો નથી, તે કૃપા છે. કૃપાથી સાધનાનો Ԛમ ઘટે છે. કૃપા કોઈ સંસારની માગંણી 
નથી.  

 નવો િપંડ/શરીર બંધાશે તેની િચંતા કરવી તે પԀુષાથӪ છે- તે અતંરાԵા છે. આવી 
સમજણ/ԍિՋ રાખવી. ӽગૃિતના Ԑકાશમાં પરમાણુઓ ચો՚ખા કરવાના છે.  

 ગીતાનો એક જ સાર છે કે - અંત:કરણની ӽગિૃતમાંથી તું આԵાની ӽગૃિતમા ંઆવી 
ӽ. એટલે જ બધા જ સબંંધોને નામ વગર, ચહેરા વગર, Ԑકૃિત વગર જોવા.  

 સજંોગોના પરમાણુઓને વશ ન થાઓ- ӽગૃિત રાખીને ‘જુઓ’. તમે અંત:કરણના 
કેટલા પરમાણુઓને ચો՚ખા કયાӪ તેના આધાર ે આԵાનો Ԑકાશ આવે છે. દુ:ખને 
હરનાર ફԝ ӽગૃિત/Awareness જ છે.  

 અણુઓ સામે લડી શકાશે નહી.ં તેનાથી અિલՃ થઈને તેન ે ‘જુઓ’. જ ે પોતાની  
Ԑકૃિતના દોષોને જોવા રાӾ હોય (չવદોષ) – તે յયિԝ આ કરી શકશે. જોશે કોણ? 
તમારો અહંકાર કદી પણ પોતાના દોષ જોઈ ન શકે. તેન ેહંમેશા ંબહારના દોષો/વչતુ 
દેખાય.  

 અહંકાર અદંરની બાજુ આંધળો છે- પણ જો તમને દેખાયું તો સમજો કે તમારી 
દુ:ખમુિԝનો Ԑારંભ થયો. આ ӽગિૃતએ જોયું/દશӪન કયુӭ. ઉપર ઉપરના દોષો બુિԺ 
જોઈ શકે – પણ ઊંડાણના  દોષો (કતાӪભાવ/અહંભાવના દોષ) – કે જનેાથી 
જլમમરણ થાય છે – તે દોષો બુિԺ ન જોઈ શકે. આવા દોષો જોવાય તો તે નાશ પામે 
છે. તે િԃયાથી ન જોવાય. શાંિતથી ‘જુઓ’, આને િચԱશુિԺ કહે છે.  

 જટેલી િચԱશુિԺ થઈ તેટલી કાયમી રહેશ.ે આ િચԱશુિԺનો Ԑકાશ જ હવે 
અશુિԺ/અંધકારને હટાյયા કરશ.ે  

 જનેે િચԱશુિԺનો આનંદ નથી ત ે વչતુઓ પાછળ જ દોեયા કરશ.ે આકાԟંા એવી 
રાખો કે અમારો િપંડ િદյયતા માટે જ બંધાય.  

 પરમાણુઓ સામે અંત:કરણની ӽગૃિત રાખો. દોષદશӪન માટે રાӾ રહેવું. જો અહંકાર 
દોષને સાથ ન આપે તો દોષ ӽય જ છે અને િચԱશુિԺ થાય જ છે.  

 આપણે આપણા પરમાણુઓથી ડરતાં હોઈએ અને લાગ ે કે આ પરમાણુઓ બહુ 
ચીકણા છે (િનકાિચત કમӪ)- અને જશે જ નહી ં– તેવી કમӪની રજ હોય છે. તો શું કરવુ?ં 
Ԟારકે એમ લાગે કે આ તો બહુ સહેલું છે – તો આમ કેમ થાય છે ? 

 અંત:કરણની ӽગિૃત,  Ԑԥાની ӽગૃિત, સમજણ વગેરમેાં - અંત:કરણની ӽગૃિતન ે
આવા ચીકણા પરમાણુઓ દાદ નહી ંઆપે.  

 Ԑԥાની ӽગૃિતને લાગે કે કઈં થતું નથી – એટલે તે waiting/અભીխસામા ં આવે છે. 
પણ પરમાણુઓનો સમય ԧાર ે થશે ըયાર ે િનકાિચત કમӷ કાળ તՕવ Հારા ઘસાતાં 
જશ.ે પછી તે શમી જશે.  

 જમે જમે Ԑԥાની સમજણનું સુખ વધે તેમ તેમ આ સુખના Ԑકાશમા ંદુ:ખ હોય તોપણ 
દુ:ખ લાગશે નહી.ં દુ:ખ લાગશે ખԀં પણ દુ:ખનો ભય નહી ંલાગે.  

 આપણી ӽગૃિતન ે સુખ/દુ:ખ - કોઈ չપશӪ કરી શકતું નથી. આ ӽગૃિતને કારણ ે
િનકાિચત કમӪનું દુ:ખ ‘માԀં’ હોય તેમ નહી ંલાગે.  

 સારા ંકમӷ અને િનકાિચત કમӷ બંને કમӷનો સંબંધ િચԱશુિԺ સાથે નથી.  

સըસંગ ԃમાંક [953] 20 MAY 2007 A+B                    

 જ ે સըસંગ મનથી થાય છે તેનાથી સչંકાર અન ે ભાવનું ઘડતર થાય છે, પાપનો ԟય 
થાય છે પણ તેનાથી ԥાનમા ં ԐિતՌા નહી ં થાય. յયિԝની આ ભૂલ છે- જગતના 
િવષયો મનથી પકડાય, પણ આ વչતુ મન/બુિԺથી ન પકડી શકાય- આ વાતની 
િનરંતર Ԑતીિત હોવી જોઈએ. સાધક પોતાના મનને શՅની જમે ઉગામ ેછે- પણ તેણ ે
મનને ન ઉગામવું જોઈએ.  



197 
 

 Ӿવનનાં બધા ં જ ԟેԋમાં મનને હિથયાર તરીકે વાપરવાનું નથી. મનને શાતં કરશો 
ըયાર ેԐԥાશિԝ ӽગૃત થશે- અને પછી દરકે િԃયા Ԑԥાશિԝ કરશ.ે  

 મનથી સըસંગ ન થઈ શકે. શા માટે મનને સըસગંમાં વાપરો છો? ભાવ રાખો કે “માર ે
મનને છોડવું છે” – તો કાયӪ થશે. મનનો અભાવ હોય ըયાર ે Ԑિતકૂળ સજંોગો પણ 
ԥાનમા ં િવકાસ કરશ.ે જટેલા ટકા મન ઘԪુ ં હોય તેટલા Ԑમાણમા ં ԥાનનો િવકાસ 
થાય. સըસંગમાં ભાવ અને Ԑેમ રાખો.  

 જગતનો બધો વહેવાર મનથી જ ચાલે છે. તો આમાં ԥાનને કેમ બચાવવું ?  
 જમે ટӬ ાિફકમાં իયાન રાખીને રչતો કાઢો છો તેવી રીતે બધી જ՛યાએ ԧાર ે મન છે 

ըયાર ેતેમાથંી ӽગૃિત સાથે રչતો કરો. તમ ેમનનો અભાવ રાખીને કામ કરો.  
 આમ કરશો તો તમારા અહંકારને સામેવાળો હરાવશે- ըયાર ેહારવાનું દુ:ખ ન લગાડવુ.ં 

હારવાની તૈયારી રાખો. તમને નુકસાન કે તમારો દુԀપયોગ પણ થાય. સસંારના લાભ 
વગેર ેઘટાડો. જગતની બધી જ Ӿત અતંે તો હારમાં જ ફેરવાઈ ӽય છે.  

 સફળતા/િનոફળતા ՀંՀ છે. ԥાનમા ં સફળતા કે િનոફળતા અડતી નથી. સામેથી 
હારવાનું નથી – પણ જ ેકઈં આવે તે չવીકારો. મનની વેદના/પીડાને ӽણવી. તમારી 
સામે જો ભાર ેમન હોય તો જ સાધનામાં િવકાસ થશે.  

 મનને જોવંુ અન ેમનની ગિતને જોવી તેમા ંશું ફેર છે ? 
 િવચાર અને િવચારણા જટેલો ફેર છે. િવચારણા હંમેશાં લાઈવ/Ӿવંત હોય- િવચાર 

હંમેશા ંભૂતકાળ હોય છે. િવચારણા સહાયકારી છે. મન સહાયકારી નથી પણ ԧાર ેત ે
ગિતમા ંઆવે છે ըયાર ેત ેչપાકӪ  કર ેછે. ગિતમા ંઆવેલ મન ભૂતકાળથી અિલՃ થાય છે.  

 յયિԝને જ ે ‘હંુપણા’ નો અહેસાસ થાય છે તેનાથી મનનો જլમ/ԐાગԪ થાય છે. 
મનને હંમેશા ંગિતમા ંરાખો. Ӿવનના સંચારની સાથે મનની ગિત રાખો તો અહંકાર 
ԟીણ થાય. (દા.ત. િખસકોલી બોલી, પવનનો અવાજ વગેર.ે.) આ મનની સાવધાનીની 
ગિત ԍՋા ખાતે ӽય છે- અને મન િનոપાપ થતું ӽય.  

 બહાર અને અંદરની Ԑકૃિતમા ંસતત કઈં બની રՑંુ છે- તેના ԥાતા-ԍՋા બનો. સતત 
સાવધાની રાખો. અંદર Պાસે Պાસે કઈંક બની રՑંુ છે- જનેાથી નવુ ંશરીર બને છે.  

 ચાર Ԑકારના સબંંધ છે. 1. յયિԝ-յયિԝ    2. յયિԝ-િવચાર   3. յયિԝ-વչતુ    
4.յયિԝ-કુદરત. આ ચાર સંબંધોની ગિત અને ӽગિૃતમાંથી ભગવાનની શિԝ 
િનમાӪણ થાય છે.  

 յયિԝને ખટકો હોવો જોઈએ કે “આ સંસારને હંુ સાચો માનંુ છંુ”.  
 ચાર Ԑકારના સબંંધ રાખીએ ըયાર ે રાગ-Հષે રહે છે. સમતા નથી હોતી. જો સમતા 

રાખવા ӽઓ તો ӽણે બુિԺ નથી તેમ લાગે છે. તો શું કરવું ? 
 આપણી બુિԺ રાગՀષેના હӱગર ઉપર જ િટંગાયેલી હોય છે. ԧાર ેરાગ-Հષે ન હોય 

ըયાર ે ભલે બુિԺનો અભાવ દેખાય – પણ મહાબુિԺ કામ કરી રહી છે. બુિԺ ԋણ 
ગુણને પકડી શકે પણ ત ેչવԁપને પકડી શકે નિહઁ. չવԁપ બુિԺમાં Ԑગટ ન થાય. 
બુિԺ તેને Ԑકાિશત ન કરી શકે. તમને જ ેલાગે છે કે તમે બુિԺ વગરના છો – તે તમારા 
અહંકારને લાગે છે. પણ શરમાવા જવેું નથી.  

 અંતરાԵા બુિԺӾવી નહી ં પણ સમજણӾવી હોય. સձયક્ ԥાન હોય તેને બિુԺ 
કેિլԍય પિરબળ નથી. પણ બુિԺથી յયિԝ સમજણ મેળવીને બુિԺ છોડી દે છે. 
બુિԺӾવી થવાથી કમӪનું બંધન પડે છે- յયિԝને અનેક અંતરાયો આવે છે. બુિԺ Ԑըય ે
સાવધાની રાખવાથી િવԟેપ અન ેમળ બધં થઈ ӽય છે. બિુԺહીન નથી થવાનુ-ં પણ 
બુિԺની સિԃયતા ઘટાડવાની છે. બુિԺ એ ԥાનનું Հાર છે- વધ ુકઈં નથી. બધું ԥાન 
બુિԺ વડે જ થશ.ે ԥાનનો Ԑકાશ હોય ըયા ંબુિԺ કે չમૃિત ન હોય. િનՌા, અનլય ભાવ 
અને Ԑીિત રાખો તો ԥાન થાય.  

 બુિԺ ઘણી વાર િનિոԃય થઈ ગઈ હોય ըયાર ેએક Ԑકારનો પાકો િનՆય થઈ ӽય છે. 
તેને અહંકાર કહેવાય ? 



198 
 

 વહેવારમાં વપરાતો શկદ ‘િનՆય’ અહી ં નથી. બુિԺ/િવચારનો િનՆય છે તે અહી ં
નથી. અહીનંો િનՆય બતાવે છે કે આ જ મારો માગӪ/સુખ/Ԑારկધ છે. յયિԝને ખબર 
ન પડે તેમ તેનું બંધારણ (િનՆય) ઊભુ ંથઈ ӽય છે- તે અહંકાર નથી.  

 હંુ જનૈ/વૈոણવ/િહլદુ.... વગેર.ે.  ત ેઅહંકાર છે. ԍિՋનો રાગ છે. ԥાન ԐાՃ થાય તેન ે
ԍિՋનો રાગ ન હોય. յયિԝ ગમે તેટલો સારો/અપ ટુ ડેટ હોય પણ ԍિՋરાગ હોય તો 
તે અહંકાર છે- જ ે ખૂબ જ સૂՔમ છે. આ અહંકાર ԥાનમા ં ગિત અટકાવી દેશ.ે તે 
અંતરાય છે. તમાર ેતમારો ધમӪ (જનૈ/િહլદુ વગેર.ે.) છોડવાનો નથી – પણ “તમારો ધમӪ 
જ ઊંચો” – તે ԍિՋરાગ છે.  

 “મારી સમજણ બીӽ કરતા ંઊંચી છે” – તે પણ ԍિՋરાગ છે.  
 જો િનՆયની સાથે ԍિՋરાગ/સમજણરાગ હોય તો તે ભયંકર અહંકાર છે.  
 જો સમજણમાં રાગ હોય તો મહાસુખ નહી ંઆવે. બીӽની સમજણનો չવીકાર કરો.  
 સમજણમાં સરખામણીનો મԹુો નથી. જો બીӽની સમજણ ઊંચી હોય અને તમને 

સમજણનો ԍિՋરાગ હોય તો તમે દુ:ખી થશો. આ અહંકાર છે.  
 પૃթવીના ખંડોનંુ Ӿવન જુદા જુદા Ԑકારનું છે. જો આԵા સાથે એકԁપતા હોય તો 

બીӽ ખંડના માણસો સાથે કેમ ગોઠવાઈ શકે ? 
 જણે ે આԵાને ӽէռો ત ે ગમ ે ત ે ખંડમા ં ӽય- તનેે ફાવે જ. દરકે ખંડના માણસોના 

વહેવારો/અિչમતા વગેર ેમનમાંથી જ Ԑગટ થાય છે- જ ેԥાન િવરોધી છે. ԥાની તો આ 
બધાથંી બહાર છે. અહંકાર આજુબાજુના વાતાવરણથી બને છે.  

 յયિԝ િવપરીત પિરિչથિતમા ંમુકાય અન ેતે ԥાતા-ԍՋા હોય તો ફાયદો થાય. ઘણી 
વાર શહેરી માણસો કરતાં Ԇાձય લોકોનો અહંકાર ઊંડો હોય- કારણ કે ત ે ફેરફાર 
չવીકારી ન શકે. શહેરીઓને ઘણી સમչયાઓ હોય એટલે સમાધાન કરવા ંપડ.ે  

 Ԑકૃિતની શાિંતને ચતેન વગરની નાદાન શાંિત કહે છે. તે ԥાન માગӪની શાંિત નથી. 
ԥાનમાથંી Ԑશાિંત આવ-ે જ ે જતી ન રહે- ત ે શાՊત છે. શાિંત તો આવે અન ે ӽય- 
Ԑશાિંત તમારી અદંર પડલેી જ છે. ત ેԥાનની શાિંત છે. સત-્િચԱ-આનંદ એ Ԑશાિંતની 
ઉપર છે. Ԑશાિંત પોતે એક વાતાવરણ છે, ԧાર ેસત-્િચԱ-આનંદ એ અિչતըવ છે.  

 સાધનામાં Ԟાંય બિહમુӪખતાનો ઉપયોગ ખરો ? 
 յયિԝ બિહમુӪખતા અને અંતમુӪખતાને માનિસક રીતે લે છે. તમે બિહમુӪખતા વગર 

Ӿવી ન શકો- કારણ કે પાંચ ઇિլԍયોનું માળખુ/ંપાજંԀં જ બિહમુӪખ છે. આ 
બિહમુӪખતાની ગિત સાથ ેતમાર ેભળી જવાનું નથી- એકԁપ થવાનંુ નથી.  

 જ ેઅંતમુӪખ હોય તેન ેપણ બિહમુӪખતા તો હોય જ- પણ ત ેӽણ ેછે કે આ ગિતનો હંુ 
ԍՋા/સાԟી છંુ. તેનો ફાયદો એ છે કે કુદરત તેનાં બિહમુӪખતાનાં કામ ઘટાડી નાખે છે. 
આવા ં કામ આપોઆપ થશ-ે એટલે બિહમુӪખ કામનો બોજો ઘટશ ે અને કાયӷ 
չવાભાિવક રીતે થશ.ે બિહમુӪખતાથી ભાગવાનું નથી. અંતમુӪખતામાં તમે չવԁપની 
સાથે છો.  

 યાદ રાખો કે બિહમુӪખતાના ઉપયોગ વડે તમાર ેઅંતમુӪખ થવાનું છે- અન ેչવભાવન ે
ӽણવાનો છે. તમારા Ԑારկધમાં લખેલ બિહમુӪખતાનાં કાયӷ આવશે જ- ըયાર ે
ભાગવાનું નથી. પણ આંતર Ӿવનને Ԑગટ કરવાનું છે.  

સըસંગ ԃમાંક [954] 03 JUN 2007 A 

 ભોԝાપદનો અહંકાર નરમ છે- કાિતલ નથી – ԧાર ેકતાӪપદનો અહંકાર કાિતલ છે. 
પણ ભોԝાપદના અહંકારમાંથી નીકળવું અઘԀં છે. તેના માટે չવԥાન/સમજણ 
Ԑըયેની Ԑીિત જટેલી વધતી ӽય તે ԃમે ԃમે ભોԝાપદને િશિથલ કર ે છે. એટલે 
յયિԝને “માԀં શરીર/હંુ છંુ” વગેરનેુ ંદુ:ખ ન લાગ.ે કોઈ વાતનુ ંદુ:ખ ન થાય- કારણ કે 
‘હંુપણુ’ં નીકળી ગયું.  

 ӽણવું અને સમજવું. સમજવાથી મુિԝ આવતી નથી- પણ ԥાનથી મુિԝ આવે છે. 
સમજણથી કતાӪપદ/ભોԝાપદનંુ ԥાન થાય છે. સમજણની સાથે ԥાનની દોરી 



199 
 

બંધાયેલી હોવી જોઈએ. જો ԥાન ન હોય તો બુિԺની સમજણ હોય છે. ԥાનના 
Ԑકાશમાં સમજણ કામ ન લાગ.ે  

 બુિԺ/િવચારોને િչથર કરતા હો ըયાં સુધી શાՅો કામ લાગ-ે પણ પછી શાՅો છોડવાં  
પડે.  

 ઇિլԍયોના ંસંવેદનો જોવાં તે પુԀષાથӪ છે. તમ ેԥાની પાસે ӽઓ ըયાર ેતમારાં શાՅો 
વગેરનેા બધા િવચારો કાઢી નાખવાના છે. તમારા િચԱમાંથી દરકે 
Ԇંથ/િવચાર/શાՅોની આસિԝ કાઢવાની છે.  

 મનની સમજદારી છોડવાની છે. ઘણાને મનની સમજણ (ગીતા વગેર ે ..) હોય ત ે
અિչમતા છે. સમજણ મેળવવી એટલે લિનӭગ Ԑોસેસ છે. અંતરજગતમા ં ԥાનના 
Ԑકાશની મૈԋી જોઈશ.ે શԁઆતનાં સાધનો/િԃયા – જ ેમહՕવનાં હતાં તે બધાં ગૌણ 
થઈ જશ-ે છૂટી જશ.ે ԥાનના Ԑકાશમાં બધું સમાઈ ӽય છે. વેદોનો ગાયԋીમાં અને  
ગાયԋીનો ‘ૐ’માં લય થાય છે.  

 સમજણ મેળવવાનો અતં નથી- તે માયા છે- પણ ԥાનનો અંત છે. સમજણનો લોભ 
એક ભૂિમકાએ ખરી પડશ.ે સમજણનો લોભ તમને ԥાનથી વંિચત્ રાખશે. સમજણ 
તમારા શરીર સાથે નાશ પામે છે- પણ સમજણ Հારા મેળવેલ Ԑԥા નાશ પામતી નથી.  

 દરકે નવા શરીર સાથે સમજણની ભિૂમકા હોય – પણ અમુક સમય પછી յયિԝ 
Ԑકાશને માગӲ – Ԃદયનો અંધકાર દૂર કરવાને માગӲ છે.  

 પુԀષાથӪ એ કતાӪ-ભોԝાપદરિહત છે. કતાӪ-ભોԝાપદ તમારા ં ધાિમӪક/આիયાિԵક 
સાધનોથી દૂર નહી ંથાય. અદંરના પુԀષને ઓળખવા જ ેમથ ેછે તે પુԀષાથӯ છે.  

 “ԓՐ સըય- જગત િમթયા”નું જગત એટલ ે બહાર નિહં – પણ ઇિլԍયો Հારા 
અનુભવાઈને જ ે અંદરનુ ં ԍնય (કૃિԋમ સૃિՋ) ઊભું થયુ ં છે – તે િમթયા છે. આ વչતુ 
સમӽય તે પԀુષાથӪનો Ԑારંભ છે. પણ દરકેમા ંરહેલ આԵા િદյય છે- તે સըય છે.  

 દરકે յયિԝમાં જગત િમթયા જ છે. એટલે ԃોધ/લોભ વગેર ે સામેની յયિԝના 
િમթયાըવમાંથી જ આવે છે. તે յયિԝના મશીનમાંથી આવે છે.  

 իયાન/િશિબર/મૌન/મંિદર/આԚમ/સըસંગ – આ બધું મનનો આશરો છે- પુԀષાથӪ 
નથી. પુԀષાથӪ બધી િԃયા/િવચારધારાથી પર છે. પુԀષાથӪને અંતરԍિՋ સાથે સંબંધ છે.   

 અંદરના શાՊત તՕવને જ ેӽણ ેછે તે અԟર છે- ӽણી લીધું ત ેઅԟરાતીત છે. અંત ે
ԟર/અԟર કઈં પણ ન રહે તે અԟરાતીત છે- ՀંՀરિહત- ԟર/અԟરરિહત.  

સըસંગ ԃમાંક [954] 03 JUN 2007 B 

 શરીર બીમાર છે- પણ હંુ શરીર કે બીમારી નથી. “માર ે િવકાસ કરવો છે- મને સમય 
નથી- માર ેઆ વષӪમાં આટલું કરવાનું છે”- આ બધુ ંઅહંકાર છે.  

 મોટંુ સંકટ આવે ըયાર ેઅહંકાર ટકી શકતો નથી. ԧાર ેԧાર ેસમչયા આવે ըયાર ેત ે
િનિમԱ ેતમાર ેઅહંકારને તોડવાનો છે- આ પુԀષાથӪ છે.  

 દુ:ખની િનકટતા કરો તેમ પીડા વધે છે તો શું કરવુ ં? 
 માનિસક િԃયામા ંӽઓ તે પુԀષાથӪ નથી. દુ:ખની વધવાની એક િલિમટ છે. અંદરના 

ӽણપણાના અિ՛ջથી દુ:ખ વધશ.ે તમ ેદુ:ખની સામે આવી ӽઓ. તમારી અંદર એક 
એવી વչતુ છે જ ે અિલՃ છે- તેને Ԑગટ થવાનો ચાլસ આપો. દુ:ખ չવતԋં નથી- તે 
કેટલાંક કારણોથી થાય છે.  

 જો દુ:ખની સામે ӽણપણાનો અિ՛ջ રાખો તો શԁમાં દુ:ખ વધશ ે– પણ તે જવા માટે 
છે/નાશ થવા માટે છે. પણ માનિસક િԃયા કરશો તો દુ:ખની શિԝ વધતી જશ.ે  

 હવે તમને શરણાગિતનો મતલબ સમӽશ.ે દુ:ખને ખરાબ ન માનો. તમારી ԟમતા 
Ԑમાણે દુ:ખનો չવીકાર કરો – તો તમારી શિԝ તેને સમજવામા ં જશે. દુ:ખને 
ӽણવાથી સુખ આવે છે, મન િનոપાપ થઈ ӽય છે, સરળ થઈ ӽય છે.  

 તમારો જլમ સુખ ભોગવવા માટે છે તેવી સમજ- એ Ԕાંિત છે. દુ:ખથી છટકવું નિહં. 
ԥાન Հારા દુ:ખને ӽણો. જ ે‘પર’ માં રહે છે ըયાં દુ:ખ છે.  



200 
 

 તમારા જ ે કઈં સજંોગો છે તેમાંથી જ ԥાનનો રչતો છે. દુ:ખને ӽણવા માટે શિԝ 
(Energy)ની જԁર છે. તમે ઇિլԍયોથી બોલવા/િવચારવા/સાંભળવા/કલાકો ફોનમાં 
શિԝનો յયય કરો છો- આ શિԝ બચાવો. યો՛ય આહાર, િવહાર અને બુિԺનો યો՛ય 
ઉપયોગ કરો.  

 ભૌિતક, માનિસક સંયમ રાખો. િԃયામા/ંહળવા-મળવામા/ંઊંઘમાં િવવેક રાખો. 
િԃયાઓના અિતરકેમાં લોકો પાસે સમય નથી. જનેી પાસે િનવૃિԱનો સમય નથી ત ે
અંધકારમાંથી આյયા છે અન ે અંધકારમાં જશ.ે દુ:ખની શિԝ બુિԺ/િવચારથી નહી ં
પકડાય, ત ેઊӽӪથી પકડાય. ԥાનીને દુ:ખ લાભ આપે તો આપણન ેકેમ નહી?ં તમારી 
શારીિરક/માનિસક/બૌિԺક/વૈચાિરક – બધી જ શિԝ સձયક્ હોવી જોઈએ.  
 

ૐ હિર:        ૐ હિર:         ૐ હિર:  

 
 


